

# AND. FRICII Modreuij Secretarij Regii, de Mediatore Libri tres.

SI QVID HIC DICTVM SCRI-PTVM'VE CONTRA VERITA-TEM, INDICTVM IN-SCRIPTVM'VE ESTO.

Anno M. D. LXII,



# Mediatore.

AND. FRICIUS MODRE-VIVS, PATRIBYS ET FRATRIbus synodum Christianam Vulodislauia seu ubiuu alibi habituris, patronis suis, Gratiam & pacem à Deo patre, & Domino nostro Iesu Christo.



Ontrouersia de Mediatore, quæ apud ueteres, quod sciam, suerat nul la, proxime in uestris synodis (ut fertur) excitata est, commouit me ut ali quid scriberem ad uos. Qui etsi nihil huius officij à me requiratis: tamen quia res exijt, & in uulgus emana-

uit, non quidem sine quorundam alienatione à uobis, multorum offensione: dabitis spero mihi hancuenia, ut quod sentiam de hac quæstione, diligentius persequar: ad uos p, pro ingenii mei paruitate explicatum, transmittam. Video constare inter omnes, qui ueritati Christianæ conuenienter loquuntur, Christum esse mediatorem Dei & hominum. Verùm quia in Christo duæ nature sunt, Diuina & humana: uocatur in controuersiam, an mediatoris officium congruat ei ex ea parte quatenus homo est, an uerò quatenus Deus & homo. Theologi nostrorum temporum, quos mihi uidere con tigit, nihil huius controuersiæ meminerunt. Inter uetustiores, diuus Augustinus in is libris quos contra Petagium

lagium & Cœlestium de pecato originis edidit, lib. 2. c. 28. sic scriptum reliquit: In Adam inuenientibus mor. tem per hoc prodest Christus, quia est mediator ad uitam. Non autem per hoc mediator est, quod æqualis est patri: per hoc enim quantum pater, tantum & ipse di statanobis. Et quomodo erit medietas, ubi eadem ipsa distantia est : Ideo Apostolus non ait, Vnus mediator Dei & hominum Christus IES VS: sedhomo Christus IES VS. Per hoc ergo mediator, per quod homo. Inferior patre, per quod nobis propinquor. Superior nobis, per quod patri propinquor. Quod apertius ita dicitur: Inferior patre, quia in forma serui: superior nobis, quia. sine labe peccati. Idem in Psal. 103. concione 4.col. 1214. d. citando locum i Tim. 2. Vnus Deus, unus & media. tor, &c. Sinon homo (inquit) non mediator, quia æqua lis patri Deus. Dicitalio loco: Mediator autem unius. non est, Deus autem unus est. Inter duos mediator : ergo Christus mediator inter hominem & Deum: non. quia Deus, sed quia homo: non quia Deus aqualis patri, sed si æqualis patri, non mediator. ut autem sit mediator, descendat à superiore ad inferiorem : ab æqualitate patris, faciat quod air Apostolus: Semetipsum exinaniuit formam serui suscipiens, in similitudine hominum factus, & habitu inventus ut homo. fundat sanguinem fuum: deleat chirographum nostrum: componat pacem inter nos & Deum:nostram uoluntatem cor rigens ad iusticiam, illius sententiam flectens ad misericordiam. Idem de Ciuit. Deilib. g. c. is. nectamen (inquit) ob hocmediator, quia uerbum: maxime quippe immortale & maxime beatum uerbum, longe est à mor talibus miseris. sed mediator, per quod homo: eo ipso oftendens ution, ad illud beatum & beatificum bonum non oportere quæri alios mediatores, per quos arbitre

mur nobis peruentionis gradus esse moliendos. Quia beatus & beatificus Deus factus particeps humanitatis. nostræ, compendium præbuit participandæ divinitatis suæ. Hæc Augustinus ad uerbum. Sunt autem plana omnia, nec ulla egent explicatione. Placet tamen addere hancueluti methodum. Christus (inquit)mediator est inter Deum & hominem, non quia Deus est, sed quia homo mediator est non ob hoc quia uerbum, led per id quod est homo, mediator est non per id quo est equalis patri, sed per id quo discedit ad equalitate pa tris. Hæcnon'ne Augustinisunt omnia? Maneat er go hoc, sito exsententia Augustini constitutum, Christum mediatorem esse non qua Deus, sed qua homo est. Hancsententia confirmat Aug. primum authoritate Pauli, quemait non ita dicere, Vnus mediator Dei & hominű Christus IESVS: sed, homo Christus IESVS. Clare dicit Aug. Christi mediatoris officium ad humanam naturam, Pauli sententia restrictum esse: cum tamen Christus ipse Deus quoque esset. Deinderatio additur ab Aug. Per hoc, inquit, Christus est mediator, per quod patre est inferior, nobis auté superior. Quod cum ei competat, quia est homo: hocigitur modo mediator est. Inferior enim est patre, quia in forma serui: superior nobis, quia sine labe peccati. Hoc magis explicando inducit hæc tanquam repugnantia, æqualem esse patri, & mediatorem esse. per hoc enim quo est a. qualis, quantum pater, tantum ipse distat à nobis: quia est apud Deu, & simul cum Spiritu sancto unus Deus. Vt igitur sit mediator, ab aqualitate patris descendat. Faciat quod ait Apostolus, ut se exinaniat forma seruili sumpta: sit hominum similis, sit figura humana. Effectus huius mediationis recenset Aug. istos: Effundere sanguinem, delere chirographum nostrum, componere Aa

paceminter nos & Deum, nostram uoluntatem flecte. re ad iusticiam, Dei sententiam flectere ad misericor. diam: deinde esse mediatorem ad uitam. Hæc Paulus paucis uerbis comprehendit. Cum enim dixisset, Chriftum hominem esse mediatorem, mox addidit: Qui seipsum liberationis precium pro cunctis dedit. Vt aute rntelligatur, hos effectus nemini præter Christum com petere, sicait Aug. Vtice ad illud beatum & beatificum bonum non oportet quæri alios mediatores, per quos arbitremur nobis peruentionis gradus esse moliendos. Hoc Paulus unico uerbo coprehendit, cum dicit unum esse, mediatorem. Concludit autem hanc unitatem ex unitate Dei, his uerbis: Vnus Deus est, unus item media tor Dei & hominum. Igitur ex Pauli & Aug. uerbis efficitur, Christum, hocipso quod homo, mediatorem esse præter quem nullus alius mediator quærendus sit. Nequis autem putet hocmodo à Christo tolli divinitate, Augustinus occurrit his verbis : Beatus & beatificus Deus, factus particeps humanitatis nostræ, compendium præbuit præparandæ divinitatis sua. Plane & aperte dicit, compendium perueniendi ad preparandam diuinitatem factum nobis esse in Christo, ex eo quod Deus factus sit Particeps humanitatis nostra. Hacte. nus de uerbis & mente Augustini . Ex quibus hoc opinor concludi posse, si proprie & diserte dicendum sit: Christus mediator est Dei & hominum, quâ homo. Sic enim & Deo inferior est natura ipsa: & hominibus superior tum sapientia, tum gratia & gloria apud Det hominesqs. Estautem hocmedi proprium, ab extremis abscedere. Etfi autem Christus, qua homo, ab hominib.nő recedat natura:tame gratiæ & gloriæ magnitudine superat cucta creata. Quà aut Deus est, nec natu râ nec ulla dignitatis ratione discedit à Deo ipso. Itaq. ratio.

rationem medij obtinere nequit. Sunt qui in media. tore id spectandum existiment, ut cum extremis, inter quæ mediator sit, aliquid participet: hac@ratione inter Deum & hominem collocent Christum, qui cum Deo diuina natura, cum homine humana conueniat. Etsi autem ad medium satis esse uideatur, ut extremorum, inter quæ est Interiectum, sit particeps: tamen ut id satis sit ad mediatoris, de quo loquimur, officium', etiam atgetiam uidendum est. Certe mediatoris eft, hostiam se præbere ad sacrificium, sanguinem fundere, pro falute nocentium supplicare, ato hacratione Deum ho minibus placare. Hæcuerò Christo, quatenus Deus est, quomodo congruerent, cum nec sanguinem Deus fundere, nec pati, nec supplex esse possit ? Illud uerò dici nullo modo, ac ne cogitari quidem potest, quomodo aliquis seipsum oraret pro salute alicuius. lam de medio quarendum uidetur, an aliquid eius rationem ex ea parte tenere possit, quatenus æquale est alterutri extremorum: Certe Augustino absurdum id uideri, suprà monstratum est. Atqui Christus, qua Deus, aqualis Deo est'omni ratione, ut pote Deus ipsemet: qua uerò homo, & Deo inferior est: & hominib. rerum omnium, natura excepta, præstantia longe superior, quemadmodum Augustinum de Christo loqui supra ostendimus: Inferior (inquit) patre, quia in forma ferui: superior nobis, quia fine labe peccati. Sit igitur coclusum: Christu, quatenus homo est, mediatorem esse: seis humana hostiam Deo immolasse, sanguinem sudisse, Deum pla-Quamuis autem hæc à Christo homine facta casse. sunt:tamen in eius divinitate causam spectandam esse, quamobrem hæc apud Deum ualeant, fatendum est. Sic enim Deo decretum est, ut nos sibi reconciliaret per JESVM Christa:quippe cum Deus esset in Christo, mundum

5

mundum sibi reconciliauit, non imputans hominibus Nisigitur in Christo divinanatura conpeccata fua. iuncta fuiffet cum humana, nunquam humana ualuiffet munus mediatoris implere. Summa illa sit: Si distinche dicendum est, Christus in quantum homo mediator est: in quantum Deus, origo est & fons ex quo media tionis huius uis & efficacia profluit. Authoritas igitur mediationis in divina Christinatura est: executio, hoc est sanguinis effusio, satisfactio pro peccato, interpellatio, in humana. Qui dicut, Christu secudu utramen naturam mediatorem elle, putant eos qui Augustinisenten. tiam tuentur, separare divinam naturam ab humana in Christo: quod tamen eos facere minime putandum est, Student potius proprietati sermonis: ostendunt'que quid Christus ut homo præstet, quid item ut Deus esticiat. Illud quidem qui utric natura mediatoris officium assignant, uitare non possunt quin fateantur, Chri stum & intercedere & orare seipsum pro hominibus. Quod si uitandis absurdis hisce, uel ad communicatio. nem idiomatu, uel ad distinctionem mittentis & misi confugere necesse habent, uix bono iure faciunt, cum damnant eos qui Augustinum sequendo, sine istis esfugijs rem expediunt. Neg uero hoc nouumest, nec inauditum, proprietates uarias tribui Christo pro naturarum uarietate.naturæ Diuinæillæ funt, effe æternum, immortalem, omnipotentem, creatorem. Humanæille, nasci ex uirgine, adolescere, sitire, tristari, mori. Rom.s. de Christo dicitur: Qui ex semine Davidis ortus est secundum carnem. Hoc de Christo, ut Deus est, non recte diceretur, ideo Paulus addidit : Secundum carnem. Sic Rom. 9. de Ifraelitis dicitur: Ex quibus est Christus secundum carnem. Sic 1. Pet. 4. Christus passus est carne. Et hæcquidem propriæ sunt locutio.

Figuratæ sunt, cum proprietates naturæ unius communicantur cum altera natura, propter unionem earuminter se.ut si quis dicat, Deu passum esse, Deum pro nobis sanguinem effudisse: Dominum gloriz crucifixum esse, quod dicitur à Paulo actizo. & 1. Cor.z. Multa eiusmodi attributa sunt, quæ naturæ uni competunt proprie, alteri tribuuntur figurate. Qua nos hicnihilattinet recensere. Illud tantum dicendum est, esse nonnulla quæ ita congruunt naturæ uni, ut alteri tribui nullo modo possint. ut cum Christus de se dicit: Pater maior me est. hoc de Christo homine uere dicitur: de eodem Deo, nullo modo. Accipienda autemilla uerba esse de homine, ex textu uerborum Christi monstraripotest. Sic enim Christus ad Apostolos: Gauderetis utique quod ad Patrem uado, quia pater maior me est. Cum enim maioritas patris causa est quamobrem Chri stus eat ad illum, hæcipsa maioritas patris ad filium, ad humanam naturam referri debet, secundum quam uadit ad patrem. Sed de his alij copiolius scripsere. Cum igitur supra ostensum sit, mediu hic idem esse non posse cum extremo (quod certe foret, si Christus mediator elfet inquantum Deus) concludamus cum Augustino, Christum ut hominem mediatorem esse proprie. Tametsi uis & efficacia huius mediationis, ex diuina Christinatura pendeat . quæ nisi in Christo humanæ nature coniuncta effet, non posset hoc officio fungi, quo fungiturapud patrem cœlestem. Ita hac sententia divina natura non diuellitur ab humana in Christo. Sicut enim necin passione necin resurrectione separamus has naturas à se inuicem, ita nec in mediatione. dicitur Christus Deus & homo mortem obifse, hominis à tyrannide diaboli soluendi causa. Qui enim dixit, Deum suo sibi sanguine comparalse ecclesia: hic haud

dubie diceret, Deum pænas in cruce dediffe ob noftre delictum. Qua quidem locutiones vera funt, & cum literis divinis congruentes: tamen proprie non funt, fed figuratæ.communicatione enimidiomatum fit, ut proprietates naturæ unius communicentur cum altera. Est autem prudentis Theologi, uidere ex qua natura aliquod attributum profluat. Si igitur proprie dicendum est, Christus quatenus homo, passus est, & mortuus. Quod autem passio eius & mors esticax suerit redimendo generi humano, à diuina natura fuit, quæ humanitati in illo coniuncta est. Ad eundem modum dicimus Christum, quatenus homo est, mediatorem esle, lequestrum & intercessorem : verumtamen efficacitatem horum à Christo homine ad homines peruenire non potuisse, nisi idem Christus Deus esfet. Placuit autem passionem cum mediatione hoc libentius conferre, quod primarij Apostoli de utraciloquentes, restrinxerunt eas ad naturam humanam Christi. nam Petrus de passione sic: Christus passus est carne. lus de mediatione sic: Mediator Dei & hominum, homo Christus lesus. Cur in Petri uerbis Caro uim restringendi habeat, in Pauli uerbishomo eandem non haberet? Si proprie dicitur Christus passus corpore, cur non proprie dicatur mediator homo Christus? Et tamen cum proprietatibus istis nihil impedit, quo minus passionis & mediationis efficacia à Christi divinitate petenda sit. Itacy & Paulus sine cunctatione dixit, Dei filium pro nobis sanguinem sudisse. Quod aut per communicationem idiomatum intelligendum est: aut his verbis indicari vim & efficaciam effuli fanguinis existimandum. Illud certo certius est, passionem proprie soli humanitati competere. lam Christus iple,& post eum Paulus, dicunt Deum pro nobis tradidisse si lium suum. Quod uerum esse, nemo Christianus insicias suerit. Quamuis a ttem filis nomine Christus intelligatur, qui Deus sit & homo: tamen traditio illa ad mortem, Christo secundum humanitatem competit. in divinitate autem esseccia traditionis consistit. Ad eundem modum de mediatione dicendum esse, suprà ostendimus.

Hæc breuiter ad uos scribenda putaui: quæ ut grato animo accipiatis, quemadmodum à me grate fiunt atos pie, etiam atos etlam rogo. Mihi quidem nunquam antea uenit huius controuersie in mente. Contentus eram fide & persuasione illa, Christum mediatorem esse Dei & hominum:nihilinterea expendendo, utrinature hec mediatio competeret. Quod quidem mihi cum multis doctis uiris commune elle animaduerti. Hisce diebus sermones quorundam de hoc argumento excitarunt me, ut ad illud animum intenderem. Augustinus autem author & dux mihi fuit, ut sententia qua dixi sequerer. Qua quide sententia si uobis probatur, bene est: sin minus, puto tamen uobis animu meum probatu iri cocor die cupidu: cuius ut nos quoca sitis studiosi, uchementer opto & spero. Videant autem qui hanc cotrouersiem excitarunt, ne præfractius rem agant: ne ue de uét bis tantum litigent, cum reipfa idem fentiant. cipuum argumentum coniungentiū diuinitatem cum humanitate in Christi mediationis munere puto illud esse, quod non frustra coniuncta sit utraquatura. Atqui mediationem restringentes ad humanam naturam, non ita excludunt divinitatem, quin in illa monstrent fontem, originem, causam efficacitatis huius mediatio. pis. Certe totum mysterium redemptionis eos in Christi persona ostendere, supra dictum est. Quod cum italit, causa non est cur contentio ista alatur usquad ho. R ftilitatem

Stilitatem. Studendum potius paci & concordia : & si quid cui excidit incautius, emendandum. quemad mo dum Augustinum non puduit errata sua emendare, libro edito cui titulum fecit Retractationum. Audiui Stancarum (si tamen uerum est quod passim fertur) ex cœtu uestro eiectum esse, ob hanc ipsam disceptatione. Quem ego uirum nec de facie noui, nec scriptorum eius aliquid uidi: excepta disputatione de Trinitate diuina, quæ aliquando à me lecta est, & præclare mihi ab illo scripta uidebatur. De reliqua eius doctrina nihil comperti habeo. Itaquiuste an secus sit à uobis exclusus, uestrum sit iudicium. Illud quidem tacere non possum, uestri officij esse, concertationes eiusmodi tollere potius, quam non sopitas in fabulas sermones in multori mittere, unde tandem & studia uestra scissa esse intelligantur: & qui se uobis adiunxissent, uel deserant uos, uel eant in contrarias partes, qui uerò in uos essent animis parum amicis, peius uos oderint quam prius:incon stantiam uobis ascribentes, negligentiam, temeritatem, & quid non: Quid enim aliud expectaretis à mala men te, maloganimo ? Prudentiæ autem ueftræ eft, hæc uitare, nec occasionem dare maleuolis, doctrinamue. stram & Christi religionem infamandi. Valete:

M D L X, mense Aprili. Volborij.

LIBER

### DE MEDIATORE LIB. II. LIBER SECVNDVS DE MEDIATORE.

AND. FRICIUS MODREuius HIERONYMO OSSOLINIO

amico suo S. D.

Pistola, quam de Mediatore scripsi, euul gatâ, multa hominum Theologorum scripta de eodem argumento mihi oblata fue-re. Quæ cum confideratione mea complexus estem, copimecum attentius quarere, num res hanc cotrouersia faciant, an sola uerba; Quam quidem cotrouersiam magni faciendam esse, argumento est, quod & responsa de ea petita sunt ab externis oris: & quidam ob eam, ex cœtibus Euangelicorum dicuntur esse exterminati. Quærendum igitur uidetur, in rebus ne an in uerbis sit hæc controuersia? Est qui dicat, Christum etiam secundum diuinam naturam passum & mortuum esse. Quod quam recte & conuenienter ab ijs dicatur, qui Trinitatis personarum unam essentiam diuinam statuant, ipsi uiderint. Omnino inconsentaneum est, natura divina in Christo patiente, quin Patris & Spiritus fancti natura, cum sit eadem, sit impatibilis. Recte igitur hæc opinio confutata, & à Theologis magni nominis explosa est. Qui quidem Theologi concorditer affeuerant, Christum, qua homo est passum esse: qua Deus, minime passum. Neque tamen illi ndem negat, quin Christus Deus & homo pas sus, omnibus que mortalitatis iniurijs, peccato excepto, obnoxius fuerit. Quod quidem ab eis hoc modo explicatur: In concreto sicuere dici, Christus Deus, & homo passus. In abstracto uere quidem dici. Chastum secuns

ANDREAE FRICII

dum humanitatem paffum: falfo autem, Christum fe cundum divinitatem passum esfe. Concreti illius cau sam adferunt, quod com Christi persona una sit, duas continens naturas, divinam & humanam: fit, ut quod uni earum proprie, alteri figurate, comunicatione proprietatum ex unione hypostatica conueniat. Quemadmodum igitur ex Maria quod natum est, filius hominis proprie est: tamen propter unionem diuinitatis, filius Im. 1. Dei uocatur (sic enimangelus ad Mariam: Quod ex te, inquit, nascetur sanctum, uocabitur filius Dei) ita quod in cruce sanguinem effudit, proprie natura humana est: & tamen propter eandem unionem idem de Deo recte dici, Paulus author est Act. 20. Quid igitur impedit. quo minus Christus homo, qui sit proprie mediator, idem Christus Deus sit quoque mediator communi. catione proprietatum? Quod si pati, uulnerari, morl proprie referuntur ad naturam humanam : cur non mediatorem este? Sunt enim profecto similes senten. tiæistæ: Christus homo mediator est: Christus carne passus est. utrac mysterium redemptionis nostra describitur: siguidem ex passione mediatio existit. Quod si in Petri uerbis passio humanitati copetit: cur in Pauli uerbis mediatio non humanitati attribuatur ? Est enim hoc in primis officium mediatoris illustre; pro genere humano pati & crucifigi. Sic enim de hominis nato serl Blarc. 9. 10. ptum effe, Christus iple testatur: Multa passurum, & contemnendum effe, & crucifigendum, & tertio diereuicturum. Hæcip fe mandata a patre suo habuisse, ali-

Loan. 10. bi sic dicit: Sicut nouit me pater, ita & ego noui patrein, & animam meam pono pro ouibus: hoc mandatum accepi à patre meo. Et hoc quidem contra illos diclum sit, qui non putant officii Christi esse un pateretur. Profecto mysterium redemptionis natura, secundum con-

filium

DE MEDIATORE LIB. IT. filium Dei æternű maxime spectatur in cruce, in humiliatione extrema, in deiectione deformi IESV Christi. iram Dei perferentis pro homine, ob peccatuad aternam mortein damnato. In his autem an non vertitur mediatoris officium, ac intercessoris? Quid enim uult aliud Paulus, qui simulato unum mediatore esse dixit hominem Christum IESVM, continuò addidit: Qui se iplum in redemptionis precium dedit pro omnibus? Multa in ueteri lege dicuntur de sacerdotibus, eoruca facrificijs, quæ in altari faciebant:repræsentantes facerdotem & sacrificium uerum, quod in altari suo Christus facturus ellet, peccatis hominű expiadis. Christus igitur in ara crucis pontificis & sacerdotis munere fun-Aus est: in cruce chirographum, quod nobis aduersabatur, deleuit, & e medio sustulit: in cruce populum languine suo lustravit; in cruce supplex suit, mediator & intercessor ad patrem pro genere mortalium. Quòd si abiectio eiusmodi et humilitas summa, Christo qua Deus est, competere nequit: an non consequens est, nec mediatoris, nec pontificis, nec intercessoris munus ei convenire posse?

Qui sentiunt contrarium, aiunt filium Dei, cum prauidisset hominis lapsum, supplicem suisse patri suo, eius
iram placasse, eich pollicitum esse obedientiam usquad
mortem. huncci actum suisse primu Mediatoris. Hoc
uerò quo modo dicatur ab homine Christiano, qui cu
Trinitate personarum affirmet unitatem essentia divina, non uideo. Si filius supplex erat patriante quam
incarnatus esset, erat igitur minor patre divinitate ipsa,
erat & supplex sibi ipsi: siquidem eadem essentia praditus est cum patre. Quid absurdius es Addunt
alios actus. Loquutus est, inquiunt, deinde cum primis
hominibus. pradicaust eis poenitentia & remissionem

tereticaput tuum. Ego uero hanc promissionem suifse primam de semine nascituro, hoc est mediatore, non ignoro. Sed eam à Deo fuisse editam, Scriptura memorat. Qui enim condidit hominem ad imaginem suam,

qui homini interdixit ligno scientiæ & boni: idem ille est, qui promissionem fecit desemine futuro. Quod quidem seu Deus fecerit ipse per se, seu angelo nuncio, nihil in præsenti refert disquirere. Deum quidem Trinum in personis, unum in essentia, hoc est patrem, filium, & spiritum sanctum, authorem esse promissionis illius, certum est. Quodsi mediator illic promittitur, cer te tum adhue non erat. Pergunt diversum sentientes, Eundem IESVM Christubinde loquutum elle cum patribus & prophetis: ut cum lacob, qui eum uocet angelum, Gen. 48: Angelus, inquit, qui redemit me ex cun ctis malis, benedicat pueris istis. Eundem adfuisse patribus in deserto, cum biberent e spirituali petra, que erat Christus: 1. Cor.10. Eundem Iosua prope Hierichuntem alloquitur & adorat: losuæ. 5. Sicilli. autem ex sacris historijs planumest, sæpe Deum cum Aug. de Trin. patribus loquutum esse uel per angelos, uel per aliam lib. s. c. 11. De speciem (certe in historia Abrahæ qui Deus dicitur, ciu. lib. 16.c. idem postea angelus uocatur. Et in monte Syna quæ lex à Deo posita memoratur, eadem à Paulo per ange-Gal. 4. los tradita esse dicitur. Ex quo perspicuum est, Angelos fuisse ministros sermonum quos Deus ad eos cum quibus agebat, perferri uoluit.) Etli inquam hacita se habeant, tamen filium in eiusmodi colloquis aut apparitionibus à patre & spiritusancto separatum fuisse, quis literis Christianis imbutus admittat? Qui igitur dicunt filium Dei statim initio mundi missum esse ad Ec clesiam, ut eam colligeret, & patefaceret promissione,

Semen

Semen mulieris coteret caput tuum: qui inquam ficlo> quutur, uel uim & rationem missionis non inteliigunt, uel de Trinitate diuina parum recte sentiunt. eft patris filij & spiritus sandi substantia, potestas, maiestas eadem igitur opera eorum. Cum mittit pater, mit tit per filium, hoc est cum filio & cum spiritu sancto. filius autem mittitur, non aliter quam seipsum manifestando in carne. Manifestatio eiusmodinon eratab ini tio mundi, sed quemadmodum dicit Apostolus: Post Gd. quam yenit plenitudo temporis, misit Deus filiu suum, factum de muliere. Neque tamen negauerim, totam Trinitatem à mundi exordio collegisse sibi ecclesiam: in fanctis habitasse: per angelos, quod ex facris Biblis constat, multa administrasse. Cæterum hæc soli filio Dei tribuere, priusquam carnem ex carne noftra, & offa ex ofsibus nostris sibi adaptaffet, nugato. rium est. Et est quidem IESVS Christus heri & ho. Act. ut. die, idem etiam in lecula: nerum nonita, quodabæ terno fuerit, qui tempore destinato ex muliere natus lit: Gal.4. fed quod mortis & facrulen eius uirtus æterna fuerit. Itac & agnus ab origine mundi occifus effe dicitur: & Apocaso Abraam gauisus elle, cum diem Christi uidisset. Et Chri. 10.8. stus ob hoc mediator noui fæderis esse dicitur, quod mortis interuentu expiauerit commissa eorum quoque qui sub priore testamentosfuerunt. Hebr. 9. Nontantum igitur illos qui post se nati sunt, sed & qui se precesferunt, feruauit. Omnes quicung ad uitam destinati funt, in Christo IESV destinatifunt. uis enim & efficacia mortis Christi extedit se in omnes eternitates, nemo unquam servatus est, nemo servabitur, nisi in filio Dei: qui propter nos homines, & propter nostram salutem, descendit de coelo.

Hine autem argumentum oritur, quod ducunt ex

1.

Desconsus film des.

hocipso descensu fili Dei. Non enim, inquiunt, aliam ob causam descendisse uidetur, quam ut mediator & intercessor esset ad Deum pro homine. Hoc argumen. tum ex interpretatione descensus soluitur. Non enim descensus fili Dei localis est: qui eiusdem essentiæ cum patre existens, loca repleat omnia essentia, maiestate, potentia sua. Est igitur descensus fili Dei in terras, incarnatio ipfa, seu manifestatio in carne, secundum quam mediator est. Hinc verò exoritur questio. Nam omissa mentione descensus ac missionis, quarendum est: Quorsum filius Dei humanitatem nostram assumplit, li non cum ea lit mediator can ea ociole carni unita est: Ad quam quæstionem sicrespondemus. tanta fuerit primi parentis nostri culpa, qua totam sua progeniem inuoluit, ut à puro homine elui nunquam posset: Deus aternus suum opus miseratus, prascito tempore filium fuum exmuliere nasci, ac natura nostra malis(peccato excepto) obnoxium fieri uoluit: ut hic filius pœnas daret culpæ letifere, genus mortalium à mor te æterna liberaret, acuitæ, æternæ restitueret. Sicenim Christus ipse: Sic Deus dilexit mundum, ut filium suum unigenitum daret. Apostolus autem sic: Quod impossibile erat legi, quatenus infirmabatur carne nostra, id Deus filio suo, specie carnis peccato obnoxiz misso, præstitit: & de peccato damnauit peccatum in carne, ut iustificatio legis impleretur in nobis. Nonne satis expressa est causa incarnationis fili Dei : Infirmitas legis, que ex infirmitate carnis nostra existebat, obstaculo erat saluti nostra. Hoc obstaculum ut tolleretur, Deus misso filio suo, de peccato damnauit peccatum. Quomodo peccatu nostrum damnauit. De peccato: quo nomine Christus intelligitur. quemadmo dum & 1, Cor. 5. Fecit enim (inquit) Deus, ut is qui non nouit

MEDIATORE LIB. II mouit peccatum, pro nobis effet peccatum, id est uichma pro peccato. Hocuerò an Christo competit, qua Christus home tenus est Deus? Minime. Cadebatur enim uictima passim. quasi victrice dextra: quod Deo nullo modo competit. Competit igitur Christo, quâ homo est. Quod & Pau lus in uerbis citatis affirmat, cum dicit, damnatum effe peccatum nostrum de peccato in carne. Et Petrus, his uerbis: Christus passus est carne. Quod si Christus Redemptor. 2 carne, hoc est secundum quod homo, patiebatur, & uictima fuit: certe etiam secundum quod homo, redemit nos à morte æterna. Mors enim Christi, precium est re demptionis nostræ. Quod sic Petrus loquitur: Non ca. 1. Pet. 1. ducis rebus, auro aut argento, sed precioso sanguine agni immaculati redempti sumus. Paulus autem sic: In quo habemus redemptionem per fanguinem ipsius. Eph., Etalibi: Qui dedit semetipsum pro nobis, ut nos redi- Tit.2. meret ab omni iniquitate, & mundaret. Ex eadem morte & reconciliatio nostri cum Deo profecta est. Sic enim Paulus: Reconciliati sumus Deo per mortem fili Recociliator.3. eius. Petrus aute sic: Christus semel pro peccatis pas-Rom.s. sus fuit, iustus pro iniustis, ut nos offerret Deo. Non'ne . Pet. 3. his & similibus uerbis mors Christi, uictima, facrificium pro peccatis nostris, precium redemptionis nostra, reconciliatio nostri cum Deo, Christo quatenus homo est tribuuntur: Quid igitur absurdi, si Pauli uerbis nixi dicamus, eundem Christum quatenus homo est, aduocatu & mediatorem esse internos & Deum : Non Aduocatus er nego, aliquo sensu Christum secundum utramo natu mediator.4. ra mediatorem esse Dei & hominu: nempe quod cum utrog extremo naturam habeat comunem, cum Deo diuinam, cum homine humanam: uerum si Pauli senten tiam, de qua disferimus, reputemus, mediationem ad na turam humanam restrictam esse uidebimus. Sic enim ille:

. Ton. 1, ille: Vnus mediator Dei & hominum, homo Christus. I E S V S, qui seipsum precium dedit redemptionis pro cunctis. Vt enim uoce unius, alijomnes homines à mediatione, de qua hic fermo est, excludunturita uoce hominis naturam diuinam exclusam esfe, solam autem humanam ad mediationem restrictam, uerba sequentia demonstrant: Quife (inquit) dedit precium redemptio. nis pro cunctis. Dare igitur se precium redemptio. nis, est agere mediatorem. Precium uero hoc an non in fanguinis effulione confistit? Hæcenim sunt ex uer. bis Petri & Pauli supra ostensa: Precioso sanguine agni immaculati redempti sumus. Per mortem fili Dei conciliati sumus Deo. lam in epistola ad Hebræos c.o. cum fit collatio ueteris fœderis cum nouo, plane dicitur Christus ob id noui fæderis esse mediator, quod per morte suam, etiam is peccatis abolitis qua per prius testamentu aboleri no poterat, uocatos perducatad possessionem hæreditatis æternæ. Omnino docet his uerbis, Christa mediatoris officio defunctu esse morte intercedente: Sacrificia etiam veteris testamenti cu fan guinis effusione peracta fuille, propterea quod morte futuram ueri mediatoris Dei & hominum respicerent. Ex his perspicuum est, sacrificium noui scederis passionem Christi, redemptione, reconciliatione, denice omnem mediatoris curationem & dispensatione, ex Christi sanguine, in cruce pro nobis suso, pendere. Huncautem ipsum in Christisola humana natura consistere: diuinam nullo modo attingere. Quod cum ita sit, Chri sto quâ homo est, mediatoris munus tribuendum est: non qua Deus est. Quidigitur (inquies) natura diuina egit in mediatione ? Idem quod in passione. cut passio Christi hominis nullo modo profuisset ad afferendum genus hominum a morte æterna, nili divini

tas humanitati in ipio copulata fuisset:ita necredeptio, nec reconciliatio, nec mediatio hominis puri quicqua valuisset, nisi à divina natura hæc vis & efficacia manas. scradhumana. Hocest quod in Epistola scripsi, autho ritatem, uim & dignitate passionis, mediationis, redem ptionis, recociliationis, in divina Christi natura suisse:executionem,in humana: quæ, salutis nostre causa, seruili forma sumpta, in tantum se humiliauit & exinaniuit, ut uermis esse putaretur, non homo: opprobriu hominu, & abiectio plebis, ut est in Pfal 22. Esaias autem c. 53. dicit, contemptum fuisse ut hominem nihili, instarleprosi habitum, cum scelestis annumeratu. Paulus quoque, maledictum & execrabilem pro nobis factum fuilse affirmat. Hancabiectionem Christus, quatenus ho mo, sustinuit. Verum ea redimendo humano generine quaquam suffecisset, nisi divinitas hanc vim & essicacia effudisset in humanitatem. Quid igitur discriminis est inter partes, quarum altera mediationem naturæ utrica, altera foli humanætribuit: Non opus eft noua responsione. Satis suprà diximus, in Christi persona utrunce elle, & quod mediatione fungitur, & quod mediationi dat efficacitatem: illud esse naturam humana, hoc divină. Non secus que de hoc pronunciato, Christus homo mediator est, loquendum esse, quam de illo, Chri stus carne passus est, oftendimus. Qui igitur distincte loqui uelit, Christu homine mediatorem esse, eundem Christum Deum mediationi uim omnem influere, non inepte dixerit. Qui comprehense, nihil errauerit, si Christum Deum & hominem mediatorem esse pronunciauerit. Non'ne paucis hisuerbis concordiainter partes constitueretur? Certe quidem. Vtrice enim zrumnas & cruciatus, quos mediatoris esfe supra osten dimus, dant homini Christo: quos à Deo in totum tol-

lunt.utrice non tantum divinam natura in Christi per. sona includunt, sed & virtutem omnem passionis & me diationis ad eandem divinam naturam tanguam ad facrum & perennem fontem referunt. Certamenigitur omne est de proprietatibus, quæ cui naturæ conueniant, qua minus. Christus quatenus Deus, recte crea tor esse dicitur: non quatenus homo, nam sic creatura est. Qui diceret Christum esse creatorem & creaturam, uere quidem diceret: sed admodum cofuse & permiste. ad tollendam autem prædicatorum repugnantiam, naturæ definiendæ funt:utappareat, ex qua parte creator, ex qua dici creatura queat. Specificentur igitur termini, secundum quos prædicata repugnantia insunt eidem subiecto, ad hunc modum: Christus, secundum quod Deus, creator est: Christus, secundum quod homo, creatura est. Nonne sic loquendo, confusio & repugnantia prædicatorum sublata est: Ad eundem modum, qui concise gauderet loqui, diceret sane Christum Deum & hominem mediatorem esse: qui discrete & electe, Christo in quatu homini munus mediationis, Christo inquantu Deo authoritare attribueret: queadmodu à nobis suprà explicatum est. Non ne ad huc modum loquentes, utrick idem sentiunt ? Cur igitur alte. ri contemnunt alteros . Excipio eos, qui actus illos fili Dei, antequam incarnatus effet, commenti funt. peregrinum enim nescio quid loqui uidentur. Sedhis exceptis, eorum qui de Christo incarnato loquuntur, concordia facilis est. Idem enim sentiunt: etiamsi aliter loquantur. Caueant igitur, ut necilli istos damnent, nec isti illis insultent: potius studeant, ne sint fratribus offensioni, neque rumpant Ecclesiam. Atque utinam omnes simus ij qui ad aliorum sensus, magis quam ad dicta, attentionemadhibeamus: nostros etiam prius commode

23

commode elimemus, quam in apertum proferamus. Non tam facile ad certamina odiofa, hæresim in ecclesiam inducentia, descenderemus Haud enim scio an præsens controuersia ex recto iudicio nata sit, dum uel non intelligunt se inuicem qui altercantur, uel indulgent affectibus parum humanis. Non recte quidem. Fit enim ex contentionibus huiusmodi, sententiarum in speciem distractio, uoluntatum alienatio, cum neutri uolunt concedere alteris, unde tandem peruicacia existit, & hæresis: quam, superbientes & sibiblandientes, uirtutem & constantiam uideri uolunt. Christiano nihil debet sanctius esse, nihil antiquius ueritate; cuius orationem decet esse simplicem. Cuius nos studio hæc scripsimus simpliciter & aperte, cedere paratimeliora docentibus. Hac habui de Mediatore qua scriberem:tecumon, Hieronyme Osfolini, qui in hæc cognoscenda studiose incumbas, communicarem.

Acmihi quidem hec commentanti venit in mentem concertationum, que omnibus prope seculis inter multos uaria, de religionis nostra articulis fere omnibus extiterunt. Quas quidem controversias, si uel glorie uel affectionis alicuius peruerfæstudio excitatæsunt, quis bonus probare posset? Verum non dubium est, quin pleræ queritatis inquirendæ causa motæ suere. Qualis per tempora Apostolorum suitinter precipuos docto. res, de circuncisione. qualis inter Cyprianum & Episcopos multos, de Baptismo hæreticoru : qualis item inter Hieronymum & Augustinum suit, de Petri simulatio ne. Nostris temporibus inter Euangelicos acris disputatio fuit de corpore Christi in pane cœnæ Dominicæ: ut mirum non sit, in ecclesiis apud nos reformatis certamen de Mediatore excitatum este. In ecclesis quidem Romanam sedem observantibus nihil hoc tempore cer 34

nitur controuersiarum. Sed causa in promptu est: om, nes imperio Papæ sub sunt. Hicaute aduersantes punit gladio & igne. Thomas Aquinas & Scotus de Tranf. substantiatione digladiantur inter se, ut qui maxime. Nituntur autem in primis Synodorum Romanarum decretis & decretalibus epistolis : à quibus illis discedere capitale est. Quod si his à suis disputationibus semotis, ad sanctas literas, ad ucram ctiam rationem ani mum intendissent, haud dubie rem dexterius tractal. sent ueritatemen facilius inuenissent. Sed ea crat illis in profundo (ut Democritus aiebat ) demerfa. Dume. nim quærunt terminos à quo, & ad quem, suæ transubstantiationis, nec unde uolebat progressisunt, nec quò intendebant peruenerunt. Dolendum profecto acribusingenis & ad stuporem admirandis uiam præclusam suisse veram, ad veritatem. Quam quidem nos ex Scripturis, de questione quatractamus, conatisumus, quoad potuimus, oftendere: & coniecimus in hocferi. ptum, quod tecum comunicandu duximus. Cum enim nuper apud te eram, memini te apud me grauiter deplo raffe de certamine hocin ecclesias invecto meamos sen tentia exquilisse. quam tibi scripta tum exhibui, eamig puto tua opera ad Synodu millam esfe. Nunc aliud scri ptum ad te mitto, ut & hoc, cum quibus tibi uidebitur, communices: ut si uelint, liquidius cognoscat, quid sentiendum putemus de Mediatore. Tuum uero studiu, Osfolini, non possum non laudare, quod conuertis ad remp.ato ad cultum uera religionis. In quibus duobus recte constitutis omnia insunt, quæ cum ad hanc uitam beate degenda pertineant, tum ad furura possessionem nos deducant. Atquitinam tam ad Reip.quam adreligionis restitutionem, caput esse cognoscamus, ut uitæ &incolumitati hominum ex Dei aterno & inuiolabili decreto

decreto sit consultum potius, quam ex Sarmaticis constitutis, inhumanis, fastu ac tumore superbiæ plenis: in quibus nec uitæ communis honestas, nec decus uerum iusticiæ inesse potest: inest autem desormitas & iniusticia summa, & periculum ingens. Quod tandem ommino subeundum est, nisi Deus nos respexerit. Mirandum certe, uos, qui resormandæ religioni summi Dei datis operam, quice in Remp. incumbitis omnistu dio, non ab hoc capite ducere exordium. Quod seu sit ueri ignorantia, seu uirtutis incuria, quis bonus in uobis probauerit. Vtinam Deus piorum precibus excitatus, procellas uenientes increpet, sluctus sedet, mala auertat, traquillitatem inducat in Remp. ince ecclesiam, quam ipse acquisiuit sanguine suo: Amen. Vale:

Anno Christi 1560, mense Iunio. Volborij.

LIBRI II. FINIS.

D AND.

in Xyasch, seu alibi, congregatæ, S. D.

F Go in hac discordia uestra de Mediatore, cohibere non potui calamum, quin ea qua in rem esse uiderentur exararem. Epistola prius scripta adieci Appendicem : ac Hieronymum Ossolinium uirum magnifi. cum rogaui, ut eam nobis exhiberet legendam: ut si quid forte a nobis prastari possit ad concordiam, eo uteremini: sin minus, animum meum uobis probarem. Vestrum est, injurrang partem omnia expendere: en quod bonum est, tenere: atq etiam in omnes partes cauere, ne contentio uestra exeat in tragadiam. Est enim & illa pestu doctorum hominum, ut sententias, quas semel amplexi sunt, prefractius tueantur. Putant non sic agere debere doctos, atq imperitos. Illos constantiam decere: istu leuitatem propria esse. Non semper eu uenit in men te, cuiusuis hominis esse errare: solius insipientis, in errore praseuerare. Interim diabolus laborat, ut indies magis excitet animos: @ ad iram uel odium impellat, op. primato, incautos. Quantam pietas Christiana ia-Eturam facit inter istas altercationes? Qui eu nacant, nec studere queunt, nec docere populum. Scinditur interea Ecclesia: accersuntur in partes erudits: conciliaturplebis fauor: nascumeur opprobria, co hareseos obiectiomes: uolitant, ceu sela, conuicia: certatur inuectiuis, cri-

mina

minationibus, recriminationibus: male audiunt doctores, & sacrosancta disciplina : uerbo Dei detrahitur fides o authoritas: quos Paptismi pænitet, hi ueluti in biuio stant, duby ad quos sese aggregent. Suppeditant huius rei nobu exempla multa tum nostra tum, retroacta tempora. Quod si his malis mature non occurratur, uix unquam fit reditus in gratiam bona fide. Ira enim 😙 liwor relingunt tanquam cicatrices expressas, non tantum ad diuturni atem, sed etiam ad aternitatem. Puden da sunt hec in omnibus quidem, sed magu in ijs qui se Doctores religionis profitentur. nam si sal terra (ut inquit Dominus) infatuetur, quomodo populus salietur? Occurendum lizi ur celeriter tot mals. Omnia pacatis animis examinanda: & sinecesse sit, ad illam syllogismi auream regulam renocanda: neg cunctandum, quin. si res poscat, utrag, pars alteri sese nonnihil accomodet. sme quo conco dia uix constituci potest. In primis autem gloria & existimationis propria studium abijciatur, sola Dei gloria queratur. & ueritas eius. Rogemus CHRISTYM, mediatorem & pacificatorem nostrum. ut nos Spiritu suo afflet: sidem rectam in nobis excitet, eam operibus charicatis cumulet: & non smat nos deserere studium pacis & uera religionis, ne tandem fiat ut eripiatur à nobis & sermo ueritain. Hec scripsi aliorum quidem hortatu, sed sponte quoq mea. Velim igitur ut boni consulatis officium nostrum: Valete, Volborij. \$ 60 die louis, 12 Septembris.

#### LIBER TERTIVS DE-

MEDIATORE.

AND. FRICIUS MODRE-

uius STANISIAO STADNICIO Zmigrodi Domino

S. D.

Ogisme, STANISLAE STAD. N I C I, ut aliquid adhuc disseram de Me-diatore. Quod etsi iam inchoaueram, iudicijs & fermonibus quorundam doctorum occupationibus, & uerò iniuriis quæ mihi immerenti ab homine amico oblate fuere, prorfus id intermiferam, Fit enim nescio quo fato, ut nobis, qui sumus tenui qui dem cum re ingenii doctrinæco, sed tamen pro parte ui-rili & philosophamur & theologamur, calamitates & clades pestifere immittantur ab hominibus literatis illis quidem, sed & irrequietis, & graui perturbationum imperio feruientibus: & (ut nonnullis uidetur)illa opinionis pravitate infectis, non posse se splendorem & gloriam, quam acquisiuissent, saluam retinere, nisi nobis oppressis & pessundatis. Fractus igitur animus meus, & afflictus mole iniuriarum, assiduitatem lucubradiscriben dic amiferat. Attu STADNICI, me quali indor mientem causæ expergesecisti: ad cursum interruptum incitalti: & ad ea quæ inchoata reliqueram, absoluenda impulisti. Cum enim & antea semel, & proximo me. fe lulio iterum ad fynodum uirorum doctorum me uoeares, eius (ut opinor) tractationis causa: me autem melsis, fœnilecia, & agri victum mihi suppeditantis cul

tio alligatu ita teneret ut me hinc auelli non pateretur: erepto ex fummis occupationibus spacio temporis libe riote, oleum & operam quantam potui maximam ad le gendum & scribendum impendi. Cuius utinam ad ali os fructum aliquem peruenire sentiamus. Sed offenduntur in me nonnulli, quibus hæc quasi nostra professione aliena tractare uideamur. Quod quidem ut quiste uelitaccipiat: nihil enim impedio. Nostibi s T A D. NICI, in præsentia obsecundare studuimus: ad tegs scriptum nostrum mittimus, ut illud cum quibuscung uelis communices. Tuum uerò studium ardens cognoscendæ ueritatis cælestis, & ab ijs qui eam deprauant ac contaminant afferendæ, divinitus excitatum effe iudico: dignum quidem quod summis laudibus efferatur. Hocapud Deum gratiatibi conciliabit: hocbonorum. uirorum prædicatione celebrabitur:hocapud posterita tem nomini tuo infigne erit ad memoriam. Illi uerò qui similistudio tenentur ueri cognoscendi, hocillustriore exemplo magis excitabuntur ad studia hæc alenda, augenda, ornanda. Fit enim profecto, ut quemadmodum radifolares magis feriunt oculos, quam aliarum stellarum: sie homines de splendido loco, plus ad imitandum moueant exemplo sui, quam obscuri, tenuica fortuna or Deum oro, ut contention fluctus componat sua clementia: certam & simplicem doctrinæ ac uoluntatis sux cognitionem nobis impertiat : sux que Ecclesix concordiam & pacem firmam constituat. Vale,

Volborii.

# ANDREAE FRICII



Xhibiti erant uiris quibuldam doctis libri duo de Mediatore à me scripti: ut si ussum esset, peruulgarentur atcp ederentur. Verum id uiris illis placuit minime. Alius crimen hæreseos in me conferebat: alijs Stancarianum aliquid sapere uisus sum. Vtrics

dolere le dicebant me in illum errorem, cuius Stancarus princeps effe dicitur, prolapsum effe. Ego uero bo norum & doctorum uirorum (quos profecto ex animo veneror) iudiciis huiulmodi excitatus, attentius coepi disquirere rem ipsam. Scripta Stancari (quoru nonnulla miliante a visa non erant ) legere; animum referre ad sa era Biblia: & ad virorum doctorum tum veterum tum nouorum, in primis autem diui Augustini interpreta. tiones. Vnde tandem Tertius liber est conscriptus. Mihi quidem certe arduus hic labor fuerat, metuensos pericli. Qui enim & quanti uiri funt, quibus cum cerramen ineundum erat, uidi. Homines eruditissimi, & fummi Theologi. Ex quorum uberrimis fontibus riuuli nostri deducuntur: à quibus cum dissentio etiam tuta omnia timeo. Et tamen nonnihil dissentiendum est, pre fertim cum falua religione Christiliceat. Ecclesia qua apud nos emendari coepta funt, inter initia rupta funt. Surrexerunt partes, quaru neutra uult alteri concedere quicquam. Trahunt ad se quoscung possunt. Certant inter le argumetis, led no minus couicis, criminationibus, recriminationib. Resquaculearts contentionib. indies reddutur comotiores, incurabiliores, aut certe curatudifficiliores. Quid igitur mihi faciendu: Profecto

Gres in tuto ellet, nulla mihi religio foret, feu me ad hac

DE MEDIATORE LIB. III.

Ruadillam parteadiuxissem. Sed sit nescio quo modo, ut quod sicet, id nunc minime, conducat, minime adificet. Nece tamenlibet, nec licet, usitata usta studia atque officia deserere, talentum (quantulum cunquinhi de argumento instituto adhue us debitur, primum monstrabo: deinde contraria aliorum dicta leuster emendabo. Qua tandem ipsa ita instectam, ut rem uere perpen detibus. cotraria minime esse us deatur. Quod si recte cordine secero, an non operaprecium secero? Veruntamen iudicium uniuscuius su liberum esto. non enim hacuideri uolo tanquam Pythii Apollinis oracula: sedut Fricii, hoc est hominis unius e multis, arbitria. Remigituri psamin Dei nomine aggredior.

## CATVI TRIMUM.

Christo media: ionem non competere, 1. nec ante incarnationem, 2. nec angelorum respectu.

Vi mediationem Christi ad initium use creationis rerum referunt, ut eam ipsam divinitati eius attribuant, uel ex eo quòd tunc adhuc humanitas eius non extiterit, quàm solidis nitantur argumentis, haud sanè intelligo. Non enim mediatio, de qua loquimur, uim ullam habere putatur, nisi temporis illius respectu cum silius Dei sactus ex muliere, sanguine pro peccatis hominum abluendis essudit , sacerdotis ossicio in ara crucis sunctus est, à morte redivinus mortem nostram destruxit, dux es nobis sactus est ad uitam immortalem. Quam uis auté caro & sanguis Christi non mox à condito orbe in rerum natura extabat: tamen ad seruandu.

. ANDREAS FRECH eos qui præcellerunt, perinde uim & efficaciam babe bat, atque ad eos qui post sequuti sunt. Omnium igitur patrum salus, quemadmodum & nostra, à carne & sant guine fili Dei pendebat: nec aliud inter nos & illos dia terimen erat, nisi quòd quem illi uenturum credebant, eundem nos uenisse credimus. Igiturquemadmodum nostra, ita ut illorum fides in Christum respiciebat. Habebant illi filium Dei præsentem, & quidem divinam personam: sed tamen cum illo respectu ad humanam na turam, quod tempore destinato esset cam aslumpturus. Hoc enim literis proditum est, his uerbis: Christus heri & hodie, & in æternum: Agnus ab origine mundi occifus eft: Abraam Christi diem uidit, & lætatus eft. Veterum quog facramentis idem representatum este, ex. dem literæ testantur, cum dicunt: Patres eandem escam spiritualem comedisse, eundem spiritualem potum bibille eos de petra spirituali, qui erat Christus. Sed & promissiones quæcunc jaminde à condito orbe factæ funt de semine, plane docent, primos homines & qui ex eis nati sunt, nunquam de mediatore cogitasse, quin Christi incarnationem complexiessent. Ita quod nos factum effe cognoscimus: illi futurum effe confiteban-Quid igitur illud ualeat, quod quidam dicunt, Christo mediatoris nomen quadrasse antequam carnem induisset, uel antequam munus suscepisset reconciliandi generis humani cum Deo, prorfus non intelligo. Fac enimut nec induisset carnem, nec munere reconciliandi functus effet, quomodo hac mediatio intelligeretur fine respectu futuræ tum incarnationis, tum reconciliationis? Qualis enim est mediator sine reconciliandi munere : quid agir quod officium ipfius : E rat, inquiunt, semper caput Ecclesia: tenuit primatusi. per angelos: Erat primogenius omnis natura. esto! uerum

verum hecomnia no tam mediatione exprimut, quam originem & initium rerum. Deus enim conditis rebus per sermonem suum, erat caput illarum, & primas fere. batinter eas: ecclesiam quoq ad se aggregabat tanqua sua membra. Et quamuis Deus beneficus sit, & semper fuerit, inbonos angelos: uerum cum illi à Deo nunquam seiuncti fuerint, cociliatore opus non habebant, quemadmodum homines: qui cum per peccatum inimi ci Dei fuerint, non poterant fine mediatore in gratiam illius redire. Itags & Apostolus nihil dicit de mediatore angelorum: led inter Deum & homines mediatorem este ait, Christum hominem. Quod autem Eph.i. dicit, Deum sibi recollegisse omnia in Christo, tum quæ in cœlis funt, tum quæ in terris, ad electos est referendum Subdit enim: Iniplo (inquam) Christo, in quo ele-Ailumus, cum essemus prædestinati secundum uoluntatem ipsius. Loquitur igitur de electorum ecclesia, cuius pars in cœlis effet, eorum nempe qui iam e uiuis ex. cesserant: parsin terrisageret. Quid autem opus hic deangelis disferir Non allumplicangelos Christus, qui Heb. 3. conciliatore non indigebant; assumplit autem naturam hominum, ut inter eos & Deum mediator esfet: utos fratribus per omnia assimilatus, fidelis Pontifex esfet in ns quæ apud Deum forent agenda ad peccata populi expianda. Primogenitura quoca Christi ad naturam humana referenda est, secundum quam habuit fratres: quorum est primogenitus, non quidem tempore, sed honore & dignitate. Secundum diuinam autem, cum fratres non habeat, unigenitus dicitur, non primogenitus. Itacs cum Paulus dixisset, eum primogenitum omnis rei creatæ: subiecit, eundem primogenitum esse ex mortuis, ut sit in omnibus primas tenens: hoc est, primus eorum qui à mortuis ita surrexerunt, ut deinceps. non

non morerentur. Inter quos ipse primas tenet, quod au spicatus sit regnum illud uitæ æternæ: ad quod cæteri, illi sidentes, sequerentur. Etsi autem qui ad hunc mo dum surrexit, Deus sit & homo: tamen resurrectio, hominis respectu est intelligenda, qui & mortuus sit, & passus. Est quidem diuina natura in Christo unita hu manæ: ueruntamen earum unio talis est, ut utracpretineat proprietates & actiones suas.

## CAPUT 11.

Christi secundum humanitatem 1. ortus, 2. auctus,
3. humilitas, 4. mors cum ijs que precesserant, 69
que illi coniuncta suerunt. 5. querela, 6. oratio,
7. resurrectio, 8. ascensio in calum, 9. collocatio
ad patris dexteram, 10. tradicio regni Deo patri,
11. o subiectio eidem: 12. magno argumento
sunt, Christum regnum media: oris ad—
ministrasse secundum naturam
humanam.

\* I Nípiciamus Christů ab iplo ortu. Cum venit plenitudo temporis, emilit Deus sili uum, factu ex muliere. Quomodo ex muliere factus, nisi humana natura assum par l' Deinde, per gradus natura humana creuit, ac in uirtutib. & dotibus naturalibus coaluit. Cum s fratrib. per omnia similis esset (peccato excepto) esuriebat, sitie bat, sebat, calamitatibus omnibus, ac denis, morti ipsi subiectus suerat. Hac nonne tribuuntur Christo, Deo quidem & homini, sed tamen secundum solam hu manitatem? De summissione autem Christi summa Phil. 2. Paulus sic loquitur: Christus cum in forma Dei esset, no rapina

DE MEDIATORE LIB. 111. rapină arbitratus est Deo se æqualem esse: sed seipsum exinaniuit, forma ferui fumpta, fimilis hominibus con-Stitutus, & habitu compertus ut homo. Humiliauit (inquam) seiplum, factus obediens usgad mortem, mortem autem crucis. Hic Paulum de toto Christo loqui, qui Deus & homo sit, certum est. Et tamen inanitio soli humanitati competit: quæ ligabatur, conspuebatur, cædebatur, flagellabatur, uulnerabatur, morielatur, & quidem in cruce, quæ mors erat omniñ probrolissima. Qualis autem mors illa fuerit, non tantum genus mor- 4. tis fed & quæ præcesserunt, & quæ coniuncta erant, pa lam oftendunt. Coepit in horto, in quem ad orandum Matt. 16 secesserat, expauescere & mærore affici. Tristis est, inquit, anima mea usca admortem. Ter orat patrem, ut fifieri possit, transferat ab iplo calicem : nech tamen ipsius, sed suam uoluntatem faciat. Quid illud : Anxieta Luc. se te correptus fuille commemoratur. Itag & orabat pro lixius; & sudor eius erat sicut guttæ sanguinis decurrentis in terram: & angeli conspectu opus habebat, qui iplum corroboraret. Loquimur nunc de mediatoris officio summo: de sacerdotis officio præcipuo, quod ille in ara crucis pro salute generis humani fecit. deremus actiones, quarum meminimus. Expauescit, mæret, tristatur, sanguinem sudat: & quasi perplexo ani mo, que contraria apparent petit: & quidem prece supplici, & ter repetita : ut, quod petit, obtinere uelle uideatur. Quid illud? In medio sacrificio quasi queri- s. bundus clamat uoce magna: Deus meus, Deus meus, cur deseruisti me? Nonne uidemus Christum tot malis obrutum fuille, in tot angustias adductum, tanta doloris uehementia oppressum, ut desperanti similis fuilse uideretur? Non enim hanc querelam fictam fuisse pu tandum est, Sensit haud dubie Christus, Deum iratilsimű

tissimum fuisse peccato hominis, cuius poenam dependebat:doloribus ingentium pænarum premebatur: laqueis mortis erat circumplicatus, Itacs homo natura à doloribus abhorrens, Deo infenso poenas peccati non quidem sui, sed alieni persoluens, in uocem querulam erupit se à Deo derelictum esse non quod Deus ab homine separatus fuerit: sed cum divina natura nullum fer ret auxilium humanitati, imò hec illius iudicium subiret horrendum, uidebat se quodammodo alienam suisse ab illa. Voce itar magna, & (ut loquitur Paulus) clamore ualido & cum lacrimis exclamauit; Mi Deus, mi Deus, cur me dereliquisti? Hæc uerò omnia an Christoin diuina natura tribui possunt? Nullo modo. Quam maiestatem, potentiam, impatibilitatem obtinebatfilius Dei, prius quam naturam humanam assumpsisset: eandem obtinet ea assumpta. Vt igitur ab æterno, ita & nunc, minime hec competunt Christo in natura diuina, ut dolore ullo afficiatur, triftetur, lacrimetur, fe à Deo . derelictum queratur. Iam cum Apostolus commemo rat, Christum in diebus carnis suæ preces & supplica. tiones cum clamore ualido & lacrimis apud illum obtu lisse, qui poterat ipsum à morte servare: non ne ex his uerbis apparet, alium (fic enim dicendum est rei explicandæ causa) esse qui petit servari, alium qui potest seruare? Ille homo est, hic Deus. Nonigitur ad Deitas tem, sed ad humanitatem refertur precatio hac. Nam si ad Deitatem referretur, fatendum effet, Deitatem fe à morte servare non potuisse: quod quidem repugnat omnipotentie Deitatis Christi. Neque igitur precatio, nec passio, divine natura coveniunt: humanitatis sunt,

Calu. Harm. mediatoris sunt Christi I E S V , qui quidem hac lege Matt. 27. Mer- mediatoris personam sustinuit (inquit Caluinus) ut rea-[# 41. tum nostrum tam in anima quam in corpore subiret.

Itag

DE MEDIATORE LIB. III. Itaq mirum non elle, illi certamen fuisse cum doloribus mortis: quali Deo irato in Labyrinthum malorum proiectus foret. Neg uerò propterea dixerim, diuinam naturam ab humana separata fuisse: servare enim à mortesenon posfet sola natura humana: sed illam sacrifici functionem ab homine peractam fuille affirmo. Sice. nim'Petrus dixit de Christo: Qui peccata nostra pertulitin corpore suo supra lignum, ut peccatis defuncti iu. 1. Pet. 1. sticiæ uiuamus: cuius uibice sanati sumus. Est autem pla num, corpus & uibicem naturæ humanæ esse, non diuiuina. Et. Pet .3. Christus est passus carne. Nomine carnis natura humana fignificatur, quemadmodum ali- 1. Pet. 3. bi: Qui natus est ex semine Dauid secundum carnem. loannes quog narrat Christum dixisse: Destruite tem- Ro. 1. plu hoc, & triduo excitabo illud. Addit loannes, Chrifrum dixisse de templo corporis sui. Igitur passio & mors ad naturam humanam Christi pertinent. Et hec quidem de passione, & de ijs quæ passioni coniuncta fuere. Loquamur tandem de resurrectione, ascen- 7. sione in cœlum, collocatione ad patris dexteram, de. 1. quibus Paulus sic splendide concionatur: Exeruit Deus " in Christo magnitudinem suæ potentiæ, cum suscita. Eph., uit eum ex mortuis, & collocauit ad dexteram suam in cœlis: longe supra omne imperium ac potestatem & potentiam & dominium, & omne nomen quod nominatur non solum in seculo hoc, verum & in suturo. Et omnia subiecit sub pedes eius: eumig constituit caput super omnia ipsi Ecclesia, qua est corpus eius, & qui omnia in omnibus implet. Clare dicit Paulus, Deum in Christo potentia suam exeruisse, cum eum à mortuis suscitaret, & ad dextera suam collocaret. Hæc nonne de Christo dicuntur secundum humanam naturam; divinitas enim cum nec ceciderit, nec mortua

fit.

sit, quomodo resurgeret? Ac Christus quidem ipse resurrectione sua missurus Apostolos in mundum uniuerfum, ad prædicandum Euangelium omni creaturæ, sic de potestate sua præfatur: Data est mihi omnis pote stas in cœlo & in terra. Cui data est, nisi Christo in quan-

Cal.in Act. 7. in tum homo est : scilicet ut in carne (inquit Caluinus) in werba: Fili ho qua humiliatus fuerat, regnet patris vice, fito illi fecunminis uideo. dus. Sicille. Cæterum Christo secundum quod Deus est, dari eam potestatem non erat necesse: sed quod ille

Cal.har. Matt. iure suo (inquit idem Calu.) apud patre semper habuit,

28. uerf. 28. hoc illi in carne nostra datum est, uel (ut clarius loquar) in persona mediatoris. non enim æternam potentiam iactat, qua præditus fuit ante conditum mundum: sed quam nunc accepit lum ordinatus fuit mundi iudex. Imo notandu est, imperiu hoc non fuisse liquido cognitum, donec'à mortuis resurrexit. Quia tunc summi regis infignibus ornatus, in sublime prodift. Quò etiam pertinet illud Pauli: Exinaniuit scipsum. Propterca exaltauit illum Deus, & dedit illa nomen quod est supra

Buc. pfal. 110. omne nomen. Hæc Calu. Bucerus autem de l'auli merf. 20. uerbis modò recitatis disseres, sic inquit: Paulus abudè exponit, quid sit Christum sedere ad dexteram patris;

nempe ipsum hominem cum qui pro nobis obediens mortem pertulit, constitutum esfe supra omnem princi patum & potestatem, virtutem & dominia, & omne no men quod nominatur in hoc & in futuro feculo: denia omnia subiecta este sub pedibus illius, ato datum este caput ecclesia, &c. Ista est ergo Hominis i E s v eue. ctio, ut per eum in inuisibili gloria Dei præsidente, cun-Aa instaurentur & perficiantur: uto sancti universi ad Dei imaginem reformentur. Quæ potestas nulli unquam Creaturæ communicata est: quia nulla, ut hoc se-

men Abraha, à uerbo Dei assumpta est, Istud est quod pater

MEDIATORE LIBILIT. pater filio dixisse canitur: Sede ad dexteram meam. Hae Buc. Excuius verbis constat, Christum ut homo est, ex mortuis revixisse, & in coelis collocatum este ad Del Hocestregnum Christi, in quo honorem amplissimum dispensationis sua adeptus est. Ad hoc re gnum le ire professus est, cum dixit: Vado ad patre, quia 10.14. ille maior me est Quomodo maioritas patris accipienda est, nisi humanitatis Christi respectur Sicenim Atha nasius loquitur de Christo: Aequalis patri secundum divinitatem, minor patre secundum humanitatem. Igitur secundum humanitatem iuit ad patrem, in cuius dextera feder, juffus nimirum ab ipfo, cuius funt verba illa: Sede ad dexteram meam, donec tuos hostes fecero scabellum pedum tuorum Sede ad dexteram meam: hoc est, proximus mihi esto, rege & dominare omnib. Quibus enim daturad dexteram regis sedere, illis proxima ab eo dignitas & potefras effe intelligitur. Itac Chri-Aus cum à resurrectione in cœlū euectus est, ad dextera Dei cofediffe dicitur. Christus (inqua) qui patri obedi. Marc. ut. ens, mortem pro nobis pertulit, collocatus est in patris Eph. 1. dextera; hoc est, regnat. Sic enim Paulus uerba Dauidis eitando, pro eo quod Dauid dicit, Sede ad dexteram meam:poluit, Regna. Oportet, inquit Christum regna 1. Cor. sa. se, donec posuerit omnes inimicos sub pedibus suis. Nam Christi regnum non tantum in fidelib. regendis, sed & in hostibus fubiugandis consistit. Quod regnum a Chrifto, dum in terris verfaretur coprum, tuncmaxime uigere cœpit, cum fupra cœlos exaltatus est. hoc (ut modo dixi) regnum dixit se uelle proficisci: Vado (inquit) ad patrem, quia pater maior me est: Vado parare uobis locum:nisi abiero, paracletus ille non ueniet ad uos. Sin abiero, mitta eu ad uos. Hac Christus de le: Apostolus autem de ipso: Postquam (inquit) a. Eph.

(cendi

dedit hominibus, ut impleret omnia. Dedit enim apostolos, prophetas, euangelistas, pastores ac doctores, ad coagmentationem corporis sui. Hac Christus ex throno maiestatis Diuinæ, in quo sedet dexter, mittit homi-Eph. nib. in terra existentibus. In quo regno prelatus est omni principatui, potestati, uirtuti, dominationi: aut si quod aliud dignitatis est nomen, quod dici possit siue inhocliue in futuro feculo. Nou est hoc regnu Chri. sto, non secundum divinitatem, secundum quam æter. num est: sed secundum humanitatem, secundum quam forma serui sumpta se exinaniuit. Quapropter etiam Deus eum in summam extulit sublimitatem, donauita ei nomen quod est supra omne nomen, ut ad nomen I E S V omne genu se flectat coelestium, terrestrium ac subterraneorum: omnisco lingua confiteatur, quòd Dominus sit IES VS Christus ad gloriam Dei patris. Quidigitur ; an nor palam uidemus, Christo secundii humanitatem imperium supra angelos & omnes potestates contigisse ? scilicet secundum quam exinaniuit se, suscitatus est ex mortuis, ad dexteram patris collocatus? Perspicuum est igitur, Christi exinanitionem, passionem, resurrectionem, ascensionem in colum, col locationem ad dexteram, Christo, quatenus homo est, Videamus reliqua,ide ex Pauli verbis... Con 15. Sicut (inquit) per Adam omnes moriuntur, ita per Christum omnes vivificabuntur: sed suo quiso ordine. " Primitiæ Christus, deinde i qui sunt Christi in aduentu ipfius: deinde finis erit, cum regnum tradiderit Deo & patri:cum quidem omnem principatum,omnem poten

tiam ac potestatem aboleucrit. Oportet enim eum regnare, donec ille omnes hostes sub eius pedes subiecerit: ultimus autem hostis delebitur mors. Nam omnia

**Subject** 

subiecit sub pedes eius. Cum autem subiecta ei fuerint omnia, tunc &iple filius subifcietur ei qui ipli subiecit omnia, ut sit Deus omnia in omnibus. Sic Paulus. Primumautem agit de resurrectione nostra, cuius primitias dicit elle Christum, in quo tanquam archetypo uideat genus humanű resurrectionem suam. Itag eodem in loco uocat eum primogenitum ex mortuis: & alibi, arrabonem hæreditatis nostræ. Deinde ait, filium Ebba. traditurum esse regnum Deo & patri: abolito scilicet omni principatu, omni potestate & virtute, omnibus di hostibus subpedes suos positis. Oportet enim (inquit) Christum regnare, donec posuerit omnes inimicos sub pedibus suis. Quibus uerbis satis indicat, officium regnandi hoc loco ad hostium subjectionem gloriosam. referri, ac nouissimum quidem hostium dicit esse mortem: & ipsam quog nouissime abolendam. Tuncigitur Christus aduersarijs devictis, ordinibus quibus regnum suum administrabatur sublatis, decedet imperio quod'acceperat ei qui ipsi subiecerat omnia. quidem doctifta intelligunt, quemadmodum si quis imperator re aduersus hostes felici gesta, domi placidissima pace fruetetur, misso exercitu & omni præsidio militari. Ad eundem modum Christus hostibus debellatis, fidelibus fibi coniunctis, electis perfectis & absolutis, caput quidem eorum esse non desinet: sed tamen ab omni mediatoris & pontificis munere cessabit, nec officio regis deinceps utetur. Tradet illud Deo & patri, à quo accepit, ut tadem Dei gloria sine omni medio impleat omnia. Que igitur hic de Christi traditione regni, & de subiectione dicunf, an Christo copetunt quatenus est Deus ? Nullo modo. Ad humanitatem igitur Christi referenda sunt. Hoc enim doctissimi enarratores affirmant, Caluinus, Bullingerus, Martyr, Beza:

quorum uerba in libris eorum legi possint, sunt enim Aug. 8; q. 69. in manibus. Sed ante hos Augustinus, subiectionem fili, patris respectuita intelligedam effedixit, quemadmodum patris maioritas fili respectu intelligitur. Regulamon hanc tradit catholice fidei: Cum aliqua in Scripturis dicuntur de filio, quod sit minor patre, secundum susceptionem hominis intelligantur. Cum verò ea dicuntur quibus demonstratur æqualis, secundu id quod Deus accipiantur. Apparet ergo quemadmodum di ctum sit, Pater maior me est: &, Ego & pater unum sumus: item, Deus erat uerbum: &, Verbum caro factum est:item, Non rapinam arbitratus est esse aquale Deo: &, semetipsum exinaniuit formam serui accipiens. Deinde paucis interiectis, repetit uerbailla: Nuncauté Christus surrexit à mortuis, primitiæ dormientium. & quæ sequuntur, usque ad locu illum: Tunc & ipse filius: subjectus erit ei qui illi subject omnia. concludit Augustinus, hac secundum subjectionem hominis dicta effe. Quid autem mirum, Christum secundum humanitatem patri subiectum esfe, cum ipse sibi ipsi secundum naturas diversas subiectus sit: sitos minor seipso, propterea quod forma serui sumpta, semetipsum exinaniuerite ltace in forma Dei seipso maior est, in forma serui seiple minor: ut Augustinus iple testatur de Trin.lib.s. c.7.8.11. Etsi autem nunc quoch filius subiectus sit patri, tamen genere locutionis, quod semper est, tunc fieri dicitur ab aliquo, cum in eo cognosci cœperit. Sicpe timus sanctificari nomen Dei, quasi aliquando sanctum non sit: cum eo inloco sit sanctificari, idem quod sanctu esse innotescere. Deinde interalia cosiderandu esse di cit Augustinus, secundu quid regnet nunc Dominus di spensatione sacramenti sui per incarnationem atoppassionem, Nam secundum id quod verbū Deiest, tam sie ne fine .

MEDIATORE LIB. III. ne fine quam sine initio & sine intermissione est regnu eius. Secudu id aut quod uerbu caro factu est, copit regnare in credentib. per fidem incarnationis sug. Hocaut regnum tradet Deo & patri, cum nutritos fide incarnationis suæ, perducet ad speciem qua æqualis est patri. Plura habet Augustinus, quæ apudeum legi possunt. Aug. de Tri. Alio in loco dicit: Cotemplabimur Deum patrem & fi- lib.i.c. 10, lium & spiritum sanctum, cum mediator Dei & hominum homo IESVS tradiderit regnum Deo & patri, ut iam non interpellet pro nobis mediator & facerdos noster filius Dei & filius hominis: sed & ipse inquatu facer dos est, assumpta propter nos serui forma, subiectus sit ei qui illi subiecit omnia:ut in quantu Deus est, cum illo nos subiectos habeat:in quantum sacerdos, nobiscuilli subiectus sit. Hæc de traditione regni, & Christi subiectione. Non tantum autem hæc duo Christo homini tribuuntur, sed alia quoq, quorum supra meminimus: qua quide à doctissimis theologis scripta & dicta sunt. Quorum sententias, cum ab alijs recitatæsint, ad uerbū nonrepetemus: ueruntamen breuiter perstringemus.

Inauguratio in regnu coeloru (cum in lordane spiritus, Buc. Pfal.'z. is colube specie, in eu descedit, uoxos patris audita est: Hic uerb. Filius me est filius meus dilectus) de homine intelligeda est. Chri. usestu. stus enim regnú mediatoris ut homo administravit.

Cum dicit Christus, Sanctifico meipsum; ad humana Calu. Heb. 50 naturam referendum est, in qua sacerdotis officio fun. uer. 9.

ctus est, simul & passus est.

Christus ut homo Pontifex, mediator & intercessor, Bul. orat pro nobis, dicens: Ego pro eis oro. Viuit enimad Musc. intercededum pro nobis: Heb.7. Sed iuxta divinam naturam simul cum patre confert uitam. ideo dicit: Hoc facia. Quod sic Augustinus de Tri, lib.1.c.10: Exhocrogat filius, quo minor est patre: quo uerò æqualis est, exaudit cum patre, Quzgabo patrem: &, Quicquid petieritis patrem hoc facia.
An nonminor est qui orat, eo qui oratur: Quòd si filius aqualis est patri, quomodo dicit se rogaturum patrem: num in diuinis una persona rogat aliam: Responsio. Christus loquitur secundum humanitatem, cùm dicit se rogaturum patrem, ut doceat se esse urrum hominem.

Buc. Resuscitatio Christiseruatoris de homine intelligeda est. Homo enim & mortuus, & à mortuis suscitatus est.

Buc. Glorificatio Christi, & in sacerdotem, hoc est mediatorem euectio, hominis est. suxta illud: Vnus mediator homo Christus: 1 E S V S.

ul. Ascendit præcursornoster ut homo, pontisex & intercessor; in quantum Deus, sedet simulcum patre.

Conclusio. forma serui sumpta, cùm in eadem natura exinaniuerit se conclusio. forma serui sumpta, cùm in eadem natura passus sit & mortuus, resurrexerit, in cœlum ascenderit, ad dexteram patris collocatus sit: deinde regnum patri traditurus, ac sele subiecturus sit: quid absurdi est, cum eadem in natura regnum mediatoris administrare dieitur. Profecto quæ commemorauimus, mediatoris sunt omnia. Iam Christus ipse se missum este à Deo in hunc mundu so. s. fatetur, patre minorem Profitetur se patris uoluntatem,

Matt. 23. este ut qui ministret: se non uenisse ut sibi, ministraretur, Matt. 23. sed ut ministraret : deinde sibi arcanorum Dei considerum liorum ignorantia asserbere non dubitat. Hæcan non

de se mediator dicit inquantum homo est? Hæc enim. & similia Deo minime tribui posse seu per se, seu.

incarnato, suprà dictum est, & infrà adhuc dicetur.

## CAPUT. 111.

In quo confutantur argumenta, quibus probant Christum mediatorem fuisse prius quam carnem allump Billet.

Demonstrauimus utcuncy hactenus, Christome-diationem competere no posse, necante carnem assumptam, nec angelorum respectu: omniaci que Chri sto mediatori tribuuntur ab ipso ortu usquad mortem: denica ad ipsam huius regni traditionem & subiectionem Deo patri, ad humanitatem referenda este, non ad Deitatem. Restat, ut de argumentis contrarijs disseramus: quorum nonnulla in prioribus scriptis tractaui. nuncaliorum addendæ funt folutiones. In primis autem argumenta de Christi mediatione ante carnem assumptam diluenda sunt. Qua in sententia fertur Cassianus fuisse, qui probet, solum Christum uerbum in terris visum ante incarnationem, non patrem: cum lacobluctatum, cum prophetis loquutum, per eundem Christum uerbum legem fuisse daram. Quibus argumentis utatur Cassianus probadis istis, nescio. Verum quid Augustinus de his sentiat, scire mea interesse existimo. Ac de uissone quidem filis Dei ante incarnatione, idem 1. sensisse Arianos quod Cassianum ( siquide hac eius est fententia, quam recitauimus) ex iplo Augustino cogno Aug. contra scipotest: qui Maximino Arianorum episcopo idascri Maximinumi bit. Erat Maximino disputatio cu Augustino, quemo · lib.3.6.26. do Deus uisus sit patribus, cum inuisibilis sit per se diui na natura. Etsi autem Maximinus non satis constanter ad eam quæstionem respondebat: tamen ad extremum dicebat, filium Dei ante incarnationem suam cospectibus apparuisse mortalium; asserens id quod ait Apo-

LTim. 6. stolus, Nemo uidit Deŭ, nec uidere potest, de solo Deo patre dictum effe: filium uerò ex initio generis humani uideri solitum esse ab hominibus, probabat id Maximinus scripturarum testimoniis: quæ ab Augustino pla ne sunt confutata. Venit tandem ad historiam Abrahæ, ubi Deus dicitur uisus esse ipsi Abrahæin querceto Mambre. Hic (inquit Maximinus) Deus uifus est Abra he. Respondet Augustinus: Visum esse Deum Abrahe. negare non possumus: sed hic expressum non est, utrum pater an filius. Cum autem narraret Scriptura, quomodo ei uisus sit Deus, tres uiros illi apparuisse declarat: in quibus magis ipfa Trinitas, quæ unus Deus est, intelligi potest. Denice tres uidet: & non Dominos, sed Dominum appellat: quoniam Trinitas tres quidem personæ sunt, sed unus Dominus Deus. Alloquitur aliquado plu raliter tres personas, quia tres uidet: aliquado singulariter unu, quia unum intelligit. Et illos quidem tres, putat / homines este: non enim tale illis præberetur obsequit, quo indigentia reficerent corpora, nisi homines putarentur. Historia quoch pluraliter de illis loquitur: Et dixerunt: posuit ante eos: stabat iuxta eos: comederut. Vbi autem eò uentum est ut Abrahe promitteretur filius ex Sara, quia diuinum offerebatur beneficium, non , ut hominibus humanum exhibebatur obseguiu, unum narrat Scriptura dicentem his uerbis: Et dixit, Reuerte. do reuertar ad te secundum tempus uitæ, & eccefilius erit Sara uxori tua. Quis autem hoc dixit, postea ma nifestathis uerbis: Et dixit Deus ad Abraham, Quare risit Sara: & cætera, usq ad fine tanqua unus Dominus singulariter loquitur. Post hac autem, ut homines plu raliter abire narrantur: Consurrexerunt (inquit) inde uiri, & direxerunt oculos contra Sodomam. Abraham autem simul gradiebatur, deducendo eos, Rursus redit Scriptura

Scriptura ad fingularem numerum : Deus autem dixit, nunquid celabo Abrahamum quæ ego facio? Deinde promittitur Abrahæ præclara & copiosa posteritas, & interitus Sodomorum denunciatur. Sequens autem Scriptura dicit: Et verterunt se inde viri, & venerunt in Sodomam. Abraham autem adhuc stabat coram Domi no, & dixit: Nunquid disperdes influm cum impio? Et post collocutionem Domini cum Abrahamo, sequitur Scriptura, & dicit: Abijt autem Dominus, ut desit lo qui ad Abrahamű. & Abrahareuersus est in locu suum. ueneruntautem duo angeli in Sodomam uesperi. Qui funthi duo, nisi de quibus ante dixerat: Et uerterunt se inde uiri, & uenerunt in Sodomam? Et quamuis duo esse non sunt expressi, verum cum ab initio tres fuerint, unusce e orum cum Abrahamo manserit, intelliguntur duo fuille qui discesserant. Sunt igituristi ipsi duo, qui iam Sodomam peruenerant: sed prius quidem dicti uiri, nuncangeli. Hoc enim nouum non est, ut Scriptura uiros nuncupet angelos. Fortasse iam festinas Maximine, unum fuisse in eis Dominum lefum, qui singulariter promittebat & respondebat Abrahe: duos uerò illos, angelos qui in Sodomam uenerant, tanquam milsos à Domino Deo suo. sed expecta, ac considera uerba que inter cetera Deus loquutus est Abrahe: clamor (inquit) Sodomorum multiplicatus est, & peccata eorum magna ualde. Descendam nunc, & uidebo an secundu clamore eius qui uenit ad me, fecerint consummatione. Hic se dicit descensurum in Sodomam, quò tamen non descendit (abijt enim, ut desijt logui cum Abrahamo) sed angeli duo. Quid si ut in illis tribus uiris unus Deus uisus fuerat, ita in his duobus angelis unus Deus inueni tur,iuxta illud suum uerbum, Descedam & uidebo : Est itac Deus ab homineiusto & agnitus & adoratus, quibus tanquam hominib. sanchis (nesciuit enim angelos Heb.13. esse) hospitalitatem exhibuit. Hi patriarchæ significant sunt ab Apostolo, cum de hospitalitate sic loquitur; Per hanc quida nescientes hospitio receperut angelos. Per illos itaq angelos incendiu Sodomoru sach est, subete

Gin.19. Domino. Sicenim loquuntur: Disperdemus nos locu hunc. nam Deus misit nos, ad perdendű eum. In quib. tamen ipse Deus erat, iuxta uerbuillud: Descenda & ui debo.neg enim sic mitit suos, ut recedat ab eis. lamex dictis palam est, agnouisse Lothu unu Deum in angelis duobus, cu quibus singulariter loquebat : eigrespondebat, ipse tanqua unus. Sic Abraha unu cognouit in trib. nec eor uni promptius & humilius Abraha obsequutus est quam duobus : sed æqualiter omnib. pedes lauit, æqualiter omnib. epulas ministrauit. Ergo in om nib. Defiuidit. Ideo dicit Scriptura, Abrahamuuidisse Dominum in quercubus Mamre, ubi tres viros pavit, quos oculis corporeis uidit. In eis uero Deum cordis o. culis intellexitato cognouit. Abraha itam per tresuiros Deum audiuit: postea per unu, qui duobus digressis cum eo manserat. Lot autem per duos eunde Deum audiuit. Interim & Abraham & Lot homines putabant eos, qui angeli erant: Deum uerò in eis intelligebant qui erat, non putarent esse qui non erat. Quid igitur sibi uult illa uisibilis Trinitas, & intelligibilis unitas, nisi ut nobis infinuentur tres persone unius essentie? Quod si tu Maximine solum filium uisum putas in eo quod legitur, uisum esse Deum Abrahæ: cur tacuisti de tribus uiris? Hoc enim si dixisses, non solus filius ibi, sed trinitas agnita fuillet Deus nam Abraham tres uidit, & unu adorauit. Sic Lot, cum uidet duos angelos, & uni gratias agit, non ne per illos filius & spiritus fanctus potius intelligeretur, quam folus filius ? Nam filius & spiri-

MEDIATORE LIB. tus fanctus leguntur missi, solus pater non legitur missus. Tu uero hanc scripturam, qua conuinci polses, astuto silentio deuitasti. Hæcfere Augustinus. Qui initio haius disputationis sic scribit cotra Maximinu: Nonle gis alicubi scripsisse Moisem sicut dicis, quod ab illo pri mo homine Adam uso ad incarnatione semper filius ui sus est : Exagitatos multa Maximini argumeta, quibus ex libro Geneseos probare nitebatur, ante carnem susce ptam uisum esseab hominibus Christum. Etsunt qui exhachistoria Abrahæ ostendere se putant, solum siliū Dei conspectu Abrahe fuille, fatentur quidem Deu hic se manifestasse in suis angelis: uerum uni illorum dari principem locum (quia Christus, qui uiua est patris ima go, sub angeli forma patribus sæpeapparuit) angelos autem, quorum caput est, habuisse comites. Longe aliter Augustinus, qui nullibi à Mose dicit appar tionem solius fili descriptam este. Tres uiros trinitatem personarum magis repræsentasse, argumento esse, quod Abraham omnes eode modo magnifacit: omnibus eode modo pedes lauat : omnes eodem modo epulis acci pit: in omnibus eodem modo Deum ueneratur. Duos item angelos filium & spiritum sanctum potius repræsentasse, qui mittantura patre. Sepositis uerò huius modiallegorijs, & in tribus uiris, & in uno, & in duobus angelis: Deum oculis mentis uisum esse, & Deum locutum esse. Cum enim illi non suum, sed Deinegocium ageret, ideo Deus in illis & uidebatur oculis mentis, & audiebatur.ldeo Moses sic narrat: Apparuit Deus, dixit Deus, Hac de historia Abraha & Loti.

Secundo dicitur à Cassiano, filium Dei cum Iacob lu-Gen. 32. Ctatum ette. Verum historia non uocat hunc Iacobi 2. antagonistam filium Dei, sed & hominem & Deum. Maximinus cotendit, filium Dei, antequam in carne ue G nisset.

nisset, uisibiliter tunc apparuisse sub specie hominis. Respondet Aug. no absurde Christum tunc figuratum esse, propter prophetiam futura nunciantem. Quia futurum erat, ut lacob in filis, qui crucifixerunt Christum, præualuisse Christo uideretur: & in filis suis uideret Christum facie ad faciem, & salua fieret anima Israelitarum, qui fideliter hoc uiderunt. Et hunc quidem hominem qui cum lacob luctatus est, Oseas uocat & Deum & angelum, c. 12. Quomodo ita qui apparuerunt Abrahæ, dicti funt uiri:ita angelus qui cum lacob luctaba tur, dictus est homo. Deus autem erat in angelo, sicut est in homine: maxime quando loquitur per eum. Christus etiam ita per angelum figuratus est, sicut per hominem. Nam quid erat Isaac filius Abrahæ in figu ra, nisi Christus, quando sicut ouis ad immolandum duclus est: & quando seut Deus crucem suam, ita & ipse libi, quibus fuerat imponendus, tigna portabat? Quid autem miramur per angelum figuratum effe I E S V M, cum & per pecudem figuratus sit? nam quid erat ille aries qui cornibus tenebaturin uepre,nisi Christus crucifixus, uel spinis coronatus? Hunc autem arietem, pro filio, cui parcere iussus est, immolauit Abraham. Ita enim homini parci iussit Deus, ut tamen ex pecude propter passionem Christi, que illo modo prenunciabatur, mysterium sacri sanguinis impleretur. Si autem putas proprietate, non figura, Christum fuisse angelum qui lu Ctatus est cum lacob: potes dicere, proprietate, non figura Christum fuisse arietem, quem Abraham immolauit. Quod & de petra codem modo diceretur: de quo infra clarius.

Tertiò afferunt de angelo ex Zach. I. Respondens angelus dixit: O' lehoua exercituï, quousque non misereberis lerusalem, quibus iratus es iam annos septuaginta DE MEDIATORE LIB. III. 51
ginta: Hicangelus quid crat aliud quam Christus, qui
orabat pro lerusalem: Respondeo, hunc angelum
non orare: sed, ut uerba ipsa indicant, interrogare. non
igitur esse filium Dei, qui suturorum non sit ignarus.
Est enim sapientia patris.

Quartò adducunt uirum quem alloquitur Iosua c. 5. 4. qui quidem se dicit principem exercitus Domini. Hunc uerò uirum, angelum Michaelem esse interpretantur: qui dicitur esse princeps populi sfraelitici, Dan. 10. Igitur si historiam spectes, princeps cum quo loquebatur Iosua, erat Michael: sin mysterium, Christus erat incarnand us, qui representabatur à Michaele. Si enim sola Deiras spectaretur, tota Trinitas representaretur.

Deiras spectaretur, tota Trinitas representaretur.

Quintò affertur, legem datam esse per Christum uer se bum. Respondeo: legem latam esse à Deo tanquam authore, per ministros angelos, ut dicitur Gal. 3, in manu mediatoris. Necs uerò hic mediator est ille, qui se dedit precium in redemptionem hominum. Per hunc enim Euangelium orbi promulgatum est, quod est legi contrarium. Sed mediator hic est Moses: qui inter Deŭ & Iudæos medius erat, & internuncius lege promulgan da. Hoc ex historia planum est, quæ habetur Exodi 32. & Deuteronomii. 5.

Sextò adducunt locum Pauli i Cor. 10. Petra autem erat Christus. Hic Paulus expresse dicit, Christum affuisse patribus in deserto. Respondeo: Christus in carne non poterat adfuisse, quia nondum erat. In Deitate
autem non minus pater & spiritus sanctus, atque filius
aderat. nam Deus pater seruabat patres nostros, per silium, in spiritum sancto. Cur igitur Paulus dicit, petram suisse Christum? Dico: Paulum loqui de petra
que percussaligno, sitienti populo potum largissimum
sudit: que proprietate Christus no crat, sed per figuram:

G 2 sicut

sicut de ariete suprà dictu est, qui ab Abrahamo immolatus est. Figuræ istæ, inquit Augustinus, non res ipsæ fuerunt. quibus siguris præcedentibus, res signisibantur esse uenturæ. Quæ siguræ per subiectam Deo creaturam, & maxime per angelorum ministerium, mor talium exhibebaturaspectibus: Dei quidem agente potentia, sed tamen latente natura siue patris, siue silis, siue spiritus sancti. Frustra igitur assess Maximine, silis Dei uisum fuisse ab hominibus, patrem aut non suisse uisum: cum per subiecta sibi creatura & pater uideri potuerit, & silius, & spiritus sanctus. Per suam uerò essentiam, nul lus illorum uisus est.

## CAPUT 1111.

Confutantur argumenta, quibus probant Christum etiam secundum Deitatem, esse mediatorem.

Vcusch responsum est argumentis, quibus ostendunt mediationem Christo competifs ante incar natione. Sequitur, ut & ea quibus Christo etiam secundum diuinam naturam éadem attribuitur, consutanda sint.

Inscité eos facere inquiunt, qui ex mediatoris titulo inferunt, Christum esse minorem patre. Verum scité eos facere Augustinus authorest, qui dicit pugnare inter se, æqualem esse Deo, & mediatorem esse Eius uer

ba citaui in primo libro. De eo uerò, num, si Christus se cundum humanitatem tantum sit mediator, gloria quæ Deo propria est, ci tribui debeat, quærendum uidetur, cum quidem Deus ipse apud Esaiam sie loquatur. Aug. in Viuo ego, gloriam meam alteri non dabo. Respondet

Pfal. 98. Augustinus, uerba Dauidis (Adorate scabellum pedum eius,

MEDIATORE LIB. wius, quia sanctum est) interpretando: Quæro, inquit, quid sit scabellum pedum eius? Et dicit mihi Scriptura: Cœlum mihi sedes est, terra autem scabellum pedum meorum. Quomodo adorabo terram, cum dicat aperte Efa.66. Scriptura, Dominu Deum tuu adorabis: Deut.6. Hic fluctuans converto mead Christum, qui de terra suscepit terram (quia caro de terra est) & de carne Marie carnem accepit. Estigitur terra quæ adorari debeat: nam filius Dei naturam humanam affumplit, qua terra elt, quia ex terra fumpta. Esse autem Christi carnem adoran dam, inde patet, quia cum illam ad manducandum dederit, nemo eam manducat nisi adorauerit. Et non solu no peccamus adorando, sed peccamus no adorando. En tame cu adoras illa, ne cogitatione remaneas in carne: & a spiritu non uiuificeris. Spiritus enim uiuificat, caro aut nihil prodest. Ideo cum ad terra te inclinas atos prosternis, non quasi terra intuearis: sed illum sanctu, cuius pedum scabellum est quod adoras: propter ipsum enim adoras. Ideo dicit, Adorate scabellum pedum eius, quoniam sanctu est. Hæc in summa Augustinus. Adoratur igit mediator Dei & hominū, homo Christus IBS VS, quia à filio Dei assumptus est. Ideo adorando mediatore, animus referendus est ad eum à quo assumptus est: à quo & mediationis uis profluit ad mediatorem, & adoratio: quæ quidem soli mediatori conuenit, propter unionem hypostaticam cum uerbo, & nulli creatura alij. Extulit enim hunc mediatorem nostrum Deus in summam sublimitatem, ac donauit ei nomen quod est supra omne nome:ut ad nomen eius omne genu se flectat,om nisch lingua conteatur quod Dominus sit IES vs Chri stus, ad gloriam Dei patris. Si igitur omnis linguareche confitetur I E S V M Christum esse Dominum, ad gloriam Dei patris: relucet gloria Dei patris in Christo.

At Deus dicit, se gloriam suam alteri non daturum. Ergo in Christo Deus sit oportet: quandoquidem gloria illi datur, quæ Deo propria est. Myriades angelorum sic loquuntur Apoc. 5. Dignus est agnus ille mactatus qui accipiat uirtutem, diuitias, sapientia, fortitudinem, honorem, gloriam, benedictionem. Loquuntur autem de agno, & quidem mactato.

Eode modo iudicij potestas mediatori tribuitur, qui iudex uiuoru ac mortuoru à Deo est constitutus, sicut & rex Psal.2. Ego uerò regemeu in Sionem, meu sacru motem, costitui. Act.1. Hic 1 E s v s (dicutangeli) sicueniet, quomodo uidistis eunte in cœlum. hoc est, in ea-

form. 5. dem forma ueniet. Potestatem enim dedit ei (inquit ipse Christus) pater, iudicium faciendi, quatenus filius hominis est. Petrus autem Act. 10. in concione ad Cornelium: Hic IES VS, inquit, constitutus est à patre iudex
uiuorum & mortuorum.

Eodem modo & uitam habet à Deo Christus homo: qui in humanitate dicit se viam, ueritatem & uitam esse. Et habet quidë Christus uită in semetipso, ut est Deus, non secus atop pater. Veruntamen hanc communicat suz humanitati, per quam tanquam viam venitur ad patrem, silium, spiritum sanctum, verum & unum Deū. Quod si vita abscondita est in Deo, non minus in patre atque filio abscondita est. Desuxit autem ad nos per filium incarnatū, cuius verba sunt illa: Ego sum via, &c. At via alia est, quam terminus viæ.

S. Quod si Christus secundum humanitatem via est, est & dux perueniendi ad patrem, & se, & spiritu sanctum. Caluinus Heb. 10. versu 20. per voluntatem: Nemo (inquit) Deum inveniet, nisi cui via & hostium erit homo Christus.

. Nech uerò recte dicit subsistere infra ordine angelo-

DE MEDIATORE LIB. III. 55
rum, quem extulit pater super omne altitudine, utsupra
dictum est. Et quamuis secundu humanitate paulisper
angelis factus sit inferior, Heb. 2. tamen gratiæ & gloriæ
plenitudine præest cunctis creatis, etiam angelis ipsis,

qui ei ministeriu suum obeunti ministrabant. Matth. 4.

Christus, inquit, sacerdotium obire non potuit quin penetraret ad cœleste sanctuarium. Heb. 4. Habemus sa recrdotem qui penetrauit cœlos. Penetrauit certe, no quatenus Deus qui in eo semper suerit: sedquatenus homo. Quid enim est cœleste sanctuarium, nisi cœlum: in quod Christus peracta oblatione introiuit, ut illic sacerdotis officio sungeretur in sempiternum: non enim in manu sactum sacrarium ingressus est Christus, sed in Heb. se ipsum cœlum, ut appareat in conspectu Dei pro nobis. Et ideo uocatur sacerdos in æternu uis enim eius sacer dotij ad preterita & ad sutura omnia tepora porrigitur.

Mediatorem (aiunt) oportet esse sacerdotem, utpote .. cuius sit sacrificium offerre. Sacerdotem oportet esse filium Dei. Filius Dei non est sine divinitatis respectu. Igi turmediator non est sine divinitatis respectu. Ac sacerdotem quidem filium Dei effe oportere, inde apparet, quod Apostolus per hoc probat Christum legitimum esse sacerdotem, quod fuerit unigenitus filius Dei. Ideo adducit testimonium illud: Filius meus es, ego hodie genui te. Respondeo: Verba quæ ex epistola ad Heb. c. 5. citantur, non semel habentur in Seripturis: multa que ex illis colliguntur. Primum habentur Pfal.z. ubi. Christus rex esse constitutus inde probatur quod sit filius Dei. Dominus (inquit) dixitad me, Filius meus es tu, ego hodie genui te. Ex ifdem uerbis Pau lus Act. 13. demonstrat. Christum ex morte suscitatum esse.ad Hebreos autem 1. ex eadem filiatione Apostolus planum facit, Christum excellentius nomen sortitum esse præ

fe præangelis: Nam cui (inquit) angeloru dixit unqua, Filius meus es tur Deinde ad honorem facerdotijidem locus accommodatur Heb.s. Nemo, inquit, sibi usurpat honorem, sed qui uocatur à Deo taquam Aaron. Ita & Christus no semetipsum glorisicauit ut Pontifex fieret: fed is qui dixerat illi, Filius meus es tu. Perspicuum est igitur, ex iltis iplis uerbis & regnum Christi, & refurrectionem, & nominis excellentiam, & facerdotifho. norem probari. Cum enim natura diuina humanam afsumpserit, nodog indisfolubili ea sibi copulaverit, omnem excellentiam ei consentaneam in eam transfudit, & cum ea communicauit: ueruntamen falua proprietate naturæ utriulg.nam ut resurrectionem,ita honore facerdotij ad folam humanam naturam referri, supraostensum est. Hæc enim sanguinem effudit, hæc seipsam. obtulit, hæc supplex patri fuit. Quemadmodum Christus ipse dicit: Hoc est corpus meum, quod pro uobis datur: Hic est sanguis meus, qui pro multis effun-Heb. to. ditur. Et Apostolus: Sanctificati sumus per oblatione

corporis I E S V Christi semel peractam. Desupplica-

Heb.s. tione autemfic: Qui in diebus carnis sua, cum deprecationes & supplicationes apud illum qui ipsum poterat servare à morte, cum clamore valido & lacrimis obtulisset, & exauditus esset pro sua pietate, didicit exiss que passus est obedientiam, & c. In his verbis palàm est, Christo Pontifici in ea natura tribui deprecationes & supplicationes, in qua passus est & didicit obedientia. Atqui in humanam id congruere, certum est. Et tamen hunc Pontisicem Deum suisse contremur: nam nisi esset, servator in mortenon esset.

Quæcuncy (aiunt) indiuiduo nexu cohærent, sicse habent, ut quod uni conuenit, conueniat & alteri. Sed esse filium Dei, & esse mediatorem, indiuiduo nexu cocohærent.

cohærent.

MEDIATORE LIB. coharent. couenitautem illud Christo, natura utrius respectu. Ergo & hoc. Respondeo, maiorem esse mo dificanda, nam etli cohærentibus inter se, quod uni con menit, & alteri convenire debeat, non tamen eodem mo do. Calor & lux cohærent interse in igne, qui & calefaciat & luceat: uerum per calorem calefacit, per lucem lucet. Sic Christus est Deus, & mediator inter Deum & hominem: illud secundum divinam, hoc secundum hu mana natura. nec dici potest mediator secudii dinina, nisi per communicatione idiomatu. Esse aut filiu Dei, comenit quide Christo nature utrius respectuised diving naturæ respectu, natura: humanæ autem, unione hypostatica cum uerbo, quod quide natura est filius Dei. nos autem sumus fili Dei per gratiam adoptionis, ut dicit Paulus Eph i: Qui prædestinauitnos, quos adoptaret infilios per I E S V M Christum in sele, secundum propolitum uoluntatis sua.

Christus (inquiunt)sedet ad dexteram patris, quatenus Deus est in carne manisestatus. nam Propheta inter se mutuo coniungit, & Deum & regem esse creatum
qui sedeat in dextera patris, & sacerdotem ecclesiæ pre
fectum. Igitur hoc de tota persona prædicatur. Respondeo: Filium cum patre & spiritus sancto una regnare omnes scimus. Dei enim essentia diuidinon potest,
nec debet. In articulis aŭt sidei dicitur, filium Dei descedisse descelis: hoc est, in carne manisestatu esse. Eunde
ascedisse in cœlum, cum in altum subductis manibus iuit. Eundem collocatum esse ad patris dextera: hoc est,
regnare. Quod tandem regnum traditurus sit patri, &
sesentia subsecturus. Hocuerò Christo conuenire in na-

tura humana, suprà dictum est.

Christus (inquiunt) nondu carne indutus, prophetas in spiritusuo gubernauit, na olim spiritusius locuti sunt,

ut dicit Petrus Act. 4. Cum autem ibi non tantum de uerbo eterno agitur, sed de mediatoris officio: sequitur, in hoc eodem divinitatem comprehendi. Respondeo: Eode modo diceretur patre esse mediatore, quò dipiritu eius locutisint propheta: Idem enim est spiritus Dei,

& Christi spiritus: Rom. 8.

Negant(inquiunt) qui hanc sententiam sequuntur, missionem & descensum fili Dei, contra Christi ipsius uerba: Nemo ascedit in cœlum, nisi qui descendit, filius hominis qui est in cœlo. Non negant, ô bone : sed qualis delcensus aut missio sit, interpretantur. Nonenimita mittitur filius Dei in mundum, quali prius in eo non fuerit: sed quod incipit esse modo quodam nouo, quo prius in eo non fuerat, nempe per carnemassum. ptam. Et tamen prius in mundo erat. per quem mudus. factus sit: loan. 1. Augustinus de cilentia divinitatis, to. 4. col. 971. Descendere in mundum Deus legitur, quando aliquid noui, quodantea non fuerat in creatura humana operatur: sicut filius Dei descedisse narratur; quando ueram carnem ex Maria uirgine propter redemptionem nostram suscepit, & uerus homo fieri dignatus est:non amittendo quod erat, sed assumendo quod non erat.

Euertunt (inquiût) incarnationem uerbi reipfa etiamfi uerbo non tollunt ipfam. Non euertunt, ôbone. Quod ex scriptis Augustini, Thomæ Aquinatis, Buceri, ostendi potest, qui de incarnatione uerbi præclare loquuntur: & tamen mediationem soli humanitati

Christiattribuunt.

Vrgent illi magis uerbis loannis: In hoc (inquit) filius Dei apparuit, ut destruat opera diaboli. Non igiturhoc solus homo potest: quandoquidem propter media tionem exequendam, uerbum caro factum est. Item. uenisse.

. 10an. 3.

DE MEDIATORE LIB. III. wenisse, datu esfe, missum este uerbu Christu ut saluetur mundus per eum, ut omnis qui credit in eum, habeat ui-Ioan. 3. tam æternam. Certe in hominem non crederetur milfum, nistille Deus effet. Item: Inhocapparuit charitasi loan. 4 Dei, quod filium suum unigenitum (hoc dicit ad differentiampluri genitorum) misit Deus in mundum, ut uiuamus per eum. Quomodo autem per filium uiueremus, ut est homo? certe mortem ac diabolum uince. re, iusticiam acquirere, uitam adferre, & alia beneficia præstare non potest solus homo. Respondeo, conce dendo omnia quæ de uerbo dicutur, ucra esse. Venit e. nim filius Dei, ut opera diaboli de struat, ut servet mundum, ut uitam det mudo. Hæcenim omnia à Deo funt, tanguam à causa principali. Sunt nihilominus & à Chri sto tanguam à causa instrumentali, aut ministeriali. Ipse enin dicit, à morte rediuiuus, datam libi potestate om. Muth. ulit. nem in coclo & in terra: hoc est totius creatura.nam coe li & terre nomine omnis creatura intelligitur, quemadmodum cum dicitur: In principio Deus creauit cœlum & terram. Hoc Christus dicit, qui paulò ante crucifixus erat, mortuus, sepultus: quich resurrexit. Loquitut igitur ut homo. nam ut Deus est, non est sibihac potestas data: sed eam habuit ab æterno. Verum cum Christi humanitas cum uerbo coiucta sit, comunicata est cu ea, omnipotentia in rebus omnib. que ad incarnationis mysterium pertineant, quæch ad salutem generis humaninecessaria sint. Ergo & iliuminat omnem hominem uenientemin hunc mundum, & peccata remittit, & eos qui sibi fidem habent gratifs multiplicibus ornat, & mortuos exuscitat: deinde & mundum judicaturus est, Hæcfacit Christus homo, ut minister uerbi: & quidem talis, cui uirtus diuina assistat. Quod si Deus comunicat wirtutem suam cum hominibus sanctis miracula facien-

di:

di:quanto magis cum Christo homine, cui coniunctus est in persona unitate? Est enim Christus instrumentum Deitatis non qualecuncy, sed in quo plenitudo di uinitatis habitat corporaliter. Non igitur negamus incarnationem uerbi: non excludimus à causa falutis nostra uerbum:non ponimus carnem brachium salutis nostra: sed regnum mediatoris à Christo homine admi nistratum dicimus. Christus enim homo pro nobis passus, mortuus, sanguinem sudit, & reliqua officia prestitit. Vt uerò hac redimendo hominum generi idonea

essent, uerbum homini assistens effecit.

Qui datus est (inquiunt) à Deo nobis, ut in eum credamus, hic non tantum est homo, sed & Deus. Media. tor datus est nobis à Deo, ut in eum credamus. Est igitur Deus quog, & non homo tantum. Sic enim Deus dilexit mundum, ut filium suum daret, ut omnis qui credit in eum, non percat, sed habeat uitam æternam. Respondeo: Totum argumentum concedendu esse. nam ita in mediatore utramos naturam esse confitendum est, ut tamen utrice detur quod suum est. Est autem hoc palsim in scripturis obuium, ut Christus nobis coniunctim in utrace natura proponatur : eich promiscue tum quæ diuina, tum qua humana fint natura, tribuantur. Chri stusipse lo. 3. sic de se dicit: Nemo ascendit in cœlum, nisi qui descendit de cœlo, filius hominis qui est in cœlo. De duabus naturis hic loquitur. descedit enim de colo uerbum, cum caro factum est: & ideo uocat se filium ho minis, & quidem existentem in colo. Miretur quis, quomodo, cum loquatur in terris, se in colo dicatesse: & quod maius est, in coelo filium hominis. Respondet

Aug. in loan. Aug. uoluisse eum demonstrare, in utrach natura unam trastat. 22.27. esse personam, non duas: unum Christum, non duos. e- undemés & Dei filium esse, & hominis: Dei quidem, se- cundis.

cundum divinitatem: hominis, secundum carnem: & in terra quidem carne fuisse, in coelo diuinitate, secundum quam ubic est. cæterum communicatione idioma. tum, quod naturæ est unius, id tribuere eum alteri. Pergit Christus: Sic ut Moses extulit serpentem, ita extolli oportet filium hominis. Hic se hominem esse fatetur. Moxfe Deum prædicat his uerbis: Vt omnis qui credit in eum, non pereat, sed habeat uitam æternam. Pergit: Sic Deus dilexit mundum, ut filium suum unigenitum daret. Hoc de Christo, ut homo est, intelligitur, qui in mortem datus est ut mundum propitiaret Deo. Sequen tia ad Christi Deitate referuntur: Vt omnis qui credit in eum, nonpereat, sed habeat uitam æternam. Paulus Col. i.de Christo loquens: In quo (inquit) liberationem habemus per eius sanguinem. Hoc de Christo homine intelligendum est. Addit: Per quem condita sunt omnia, tum quæ in colis funt, tum quæ in terris. Hæc no ne de Christo, ut Deus est, intelligeda sunt? Ioan.10. Christus inquit: Pono animam meam, ut iterum sumam eam. Potestatem habeo ponendi eam, & potestatem habeo rurlum sumendi eam. Ethic duplex natura significatur:altera ponit a nimam quæ est humana, altera resumit eam quæ est divina. Multa sunt eiusmodilocain utrog testamento, in quibus Christus ut Deus & ut homo prædicatur. Quæ enim spes salutis nostræ esset, quæresurrectionis, quæ uitæ æternæ, nisi sciremus eum qui Deus sit, naturam nostram sumpsisse:non minusch hominem uerum, atque Deum uerum effer Sic enim Paulus ratiocinatur: Si Christus resurrexit, & nos refurgemus: siquidem ille carnem habuit similem noftræ. Si igitur in Christo utraque natura est, utrice quod sum est, tribuendum est. Non confundenda sunt proprietates, ne putetur vel divina transiffe in humanam,

tim utrice eædem tribuantur.

Si (inquient) Christus humanitate tantum est media. tor, divinitate non: duplex igitur Christus erit, alter officium mediatoris agens, alternon.uthomo, mediator: ut Deus, author. Respondeo: non dividi Christum ad hunc modum, sed (quod sepius dictum est) proprietates duarum naturarum discerni. Nili forte Christus dividitse, cum dicit: Ego & pater unum sumus. Et: Patermaiorme est. Verum non dividit : led quid competat fibi fecundum dininitatem, quid fecundum huma nitatem, oftendit. Sic nulla est divisio, cum dicit se ire ad patrem: quem tamen scimus uirtutem, potentiam & sapientiam esse patris, nunquam discendentem à patre. Adhune modum cum dicit Christus, Soluite templum hoc, & in triduo ædificabo illud: oftendit, in sua persona aliud mortale effe, quod foluendum effet; aliud immortale, quod soluta & mortua resuscitet. Omnes (quod sciam) qui negant panem come Domini esse cor pus Christi naturale, aiunt Christum secundum Deitatem esse ubig, secundum humanitatem uno in loco: an hocmodo duos Christos faciunt: In historia Euangelica proponuntur & miracula Christi, & rerum uariarum defectus: an & hoc modo duo Christi sunt !? Minime. Sed illa faciebat ad testificanda Deitatem: hos perferebat ad demonstrandam humanitatem. Nam licut defectus sunt humanitatis, ita miracula Deitatis. Eo. dem modo de rebusalijs dicitur. Non dividit se ipsum Paulus, cum dicit: Ego absens corpore, præsens spiritu, decreui iam ut præsens. i. Cor. 5. Sed oftendit in se duas Substantias esfe, carnis & spiritus: carum coperationes distinctas esse. Addit autem (Vt præsens) ut se unum esse ostendat, non duos. Sic Rom. 7. de homine exteriore

riore & interiore disserendo, non duos homines facit: fed unum, diuersis modis consideratum, duorum instar habere ostendit. Ideo addit: Ego mente seruio legi Dei, carne uerò legi peccati. Iam & in alijs rebus hoc genus sermonis solet usurpari. Si quis enim diceret, Dauidem cum Christo regnare, ueru utique diceret, si item diceret, eundem Hierosolymæ sepultum este, uerum quoque diceret, nega tamen sic loquendo duos Dauides faceret: quamuis separatim & anime & corpori Dauidis, nome ipsius daret. Estés hictropus in omnibus linguis usitatus, ut nomen totius ad partes, & contrà partium nomina ad totum transferantur.

Mori(inquiut) & pati pro genere humano, est preci-17. puü mediatoris munus. Quod tame propter colequen. te effectivutriusc; naturæ commune est, nam quamuis fola natura humana moriatur: si tamen consideramus quidillud uclit, Sanguine Christi purgari nostras consci entias, qui se per spiritum aternum obtulit Deo, in mor Joan, s te ipfa non separabimus naturas: quia expiatio à solo Heb. o. homine præstari non potuit, nisi coniuncta esset uis diuina. ita nihil impedit, quo minus falua cuiq naturæ maneat sua proprietas: nec earum coniunctio cum distinctione pugnabit. Respondeo: Nos loqui more Apostolorum, quorum alter dicit mediatorem Dei & hominű este hominem Christű IESVM: alter affirmat Christum passum esse carne. Supra autem liquidò ostendimus, sacrificium à Christo perfectum esse in natura humana: idc & ex rebus antegressis. & ex ijs quæ in iplo sacrificio faciendo conspicue erant. Pauores, con sternationes, sudores sanguineos, uoces queribundas de sui à Deo descritone, quis sanus Deo ascribere ausit? nemo opinor. Suntigitur hæc mediatoris Dei & ho minum, hominis Christi IESV: qui scipsum dedit precium.

cium redemptionis pro omnibus. Veruntamen preciu hoc non suffecisse redimendis omnibus, nisi uim hanc & ualorem haberet à natura divina; quemadmodum sæ pe antea à nobis dictum est. Neque uerò reprehendendum puto, si quis Christum in utraque natura dicat mediatorem este, propter hunc effectum qui est sanguine purgare conscientias: ueruntamen nem illi repre hendendi, qui distincte loquendo dicunt, alterius esse. naturæ sanguinem fundere, alterius dare esticacitatem sanguini ut purget conscientias. Satis autem supra o. stendimus, sacerdotij munus à natura humana obitum este. Sic enim loquitur Paulus: Qui seipsum dedit precium pro omnibus. Quis est qui dedit, nisi Christus homo? Quid dedit, nisi seipsum hominem? sicutipse dicit: Hoc est corpus meum, quod pro uobis datur. Datur autem, ut sit preciu pro omnibus: datur in remissio ne peccatoru: datur ut purget nostras coscientias. Hanc uero uim unde habet, nili à natura diuina ? obtulit enim se per Spiritum æternum. Actus igitur omnes Christi hominis erant, qui patiendo Deo se obtulit. Efficacia Spiritus æterni, qui facrificio hominis uim hanc dedit peccata expiandi, coscientias quostras purgadi. Quod de morte Christi dicimus, idem de resurrectione dicendum elle supra oftendimus. Quis est qui ex mortuis resurrexit? Christus Deus & homo. In qua tandem natura : certe non in diuina, quæ nec cecidit nec mortua est. Igitur in humana tantum. At de resurrecti. one dicitur, Christu excitatu esse propter iustificatione nostri. Dicitur certe: uerumhic effectus à divina natura profluit. lam si propter communem hunc effectum dicat quis, resurrectionem Christo tribuendam elle secun dum naturam utramcicum eo quidem ego ne uerbum quidem commutauero, Veruntamen id quoq intelligi

ligiuelim, explicatius multo dici, si quis utrique natura ascribat id quod su est: & ad humanam naturam, resur rectionem: ad divină, nostri instificationem reserat. Dicimus autem in prasenti de morte tantum, & resurrectione, de quibus Paulus nominatim sic loquitur: Tradi. Rom.4. tus est propter delicta nostra: excitatus propter iustificationem nostri. Intelliguntur autem traditionis nomine, omnia qua ad mortalem uită pertinent: ut nasci, esurrectionis autem nomine omnia accipienda sunt, que ad uitam immortale pertinent: cuius initium estresurrectio ipsa, deinde ascensio in calum, collocatio ad Dei dexteram, & catera suprà enumerata.

Non dubitat (inquis) Christus ipse, quoties media- istoris personam assumit, patri se subsicere. Certè: nam sic minor est patre. Divinitas eius (inquis) gradum non amisit suum, dum carne uestita suit. Rectè. Est enim maiestas eius eadem quæ patris & spiritus sancti. Non potuit, inquis, se aliter inter nos & patre interponere, quin dispesationis ordine supra ipsam mediatoris persona patris gloria emineret. Non potuit certè. Hec uerò dispensatio ita intelligitur, quòd cùm uenit plenitudo temporis, misit Deus silium suñ, factum ex muliere. In illa igitur natura secundum quam factus est, me di atorem gessit: huius naturæ respectu eminet supra

eum patris gloria, non diuine naturæ respectu.

Quod Christus, inquis, pronunciat se patre minorem esse, non sic de humanitate intelligitur, quin ad
totam personam spectet. non enim suam humanitatem
cum patris diuinitate confert: sed statum præsentem
cum futuro, in quo manifestanda erit persecte diuinitatis suæ gloria. Absurdum igitur, quo hanc doctrinam
aliqui grauare nituntur (Christum scilicet patrem sore

I minorem,

minorem, fifecundum divinitatem apud eum inter. cedat) nullum est. Respondeo, Anastasium sicloqui de filio: Aequalis patri secundum divinitatem, minor patre secundum humanitatem. Quam sententia Aug. lequitur lib. 1. de Trin.c.7. Et textus uerborum Christi indicat. nam cum dixit se ire ad patrem, continuò subdidit: Quia pater maior me est. Causam itionis suzad patrem dicit esse, maioritatem patris. Sed juit secundum kumanitatem. Ergo ad humanitatem refereda eft patris maioritas. De oratione supradiximus, non eam conuenire Christo quatenus Deus, sed quatenus homo est. Ex hoc enim, inquit Aug rogat quo minor est: quo uerò æqualis, exaudit cum patre.

Trin. liv.1.

cap.ic.

Christus (inquiunt) sacerdos fuit secundum ordinem 20. Melchisedeci. Ex ea parte quide ut Melchisedecus erat fine patre & sine matre, ita Christus secundu Deitate ca ret matre, secudu humanitate patre, fuit igitur sacerdos fecundu natura urramon. Dico: Melchitedecus carens initio & fine quorsum inducat, Apostolus his uerbis indicat: Sine patre, line matre, line genere, nec initiu dieru habens, nec fine: sed assimilatus filio Dei, manet sacer dos in æternum. Perpetuitas igitur facerdotif Christiostenditur ex sacerdotio Melchisedeci, qui suerit sine ini tio, & sine fine. Non igitur duplex nativitas Christiin Melchisedeco figurat. nã Christus & patrem habuit, & matre, Melchisedecus utrock caruit; ideo dicitur sine ge nere: quod de Christo dici non potest. Quomodo aute Lacerdotium Christisit æternum, & quomodo sacerdo tem filiu Dei elle oporteat, suprà diximus neg sacerdo tio Christus fungi potuit ante carnem assumptam: nec secundum ordinem Melchisedeci aliquis est sacerdos, nisi cui Melchisedesus suo sicerdotio pra iu r.non preiwit aute filio Dei sine carne:nec igitur filius Dei sine car nesacerdos erat, Si

in hos

Si (inquiunt) Deus potuit hominem assumere, potuit 11. & mediatorem agere. Potuit autem & fecit primum: po tuitigitur & fecit secundum, Maior, quia incarnatio om niŭ infima est, quod non tantum ibi officia miseri hominis, sed ipsam miseriæ & perditionis massam, hoc est car nem, que fuit Satane domicilium, assumpserit: eog uin culo nobifcum conglutinatus fit, ut fatanam extirparet. Respodeo:maiore universaliter proponi posse hoc modo Si potuit Deus homine assumere, potuit omnia que hominis funt gerere. Negatur hæc propositio. Deus enim assumplit quidem naturam hominis, uniuito eam fibi nodo indisfolubili: ueruntamen impermistus illi est. Ideo natura utragi seruat ingenij sui proprietate. diuina immutabilis & impatibilis est: humana mutationi & passioni obnoxia est. Maior ita proponitur, quasi natu ra diuina mutata lit in humana; aut ambe unitæ transierint in tertiam. Quod tamen no est ita.nam ex eo quod Deus incarnatus est, fit, ut & Deus sit homo, & homo sitDeus. manent igitur naturæ integræ. igitur & proprietates retinent saluas & integras.

Quærunt amplius: Si Christus secundum Deitatem non potest agere mediatorem, uel hoc indignü est Maiestate illius, uel honori eius apud nos detrahit aliquid. Sed neutrū horū dici potest. Non primū, quia si assume re hominem non detrahit eius Maiestati, ne agere quidem mediatorem. Non secundum, quia hoc maiorem il liapud nos honorem cociliat, dum audimus eum nostri causa se humiliasse: ac cum Satana non ui ulla, sed iusticia certasse, ut nos de manib. eius eriperet. Respodeo: Dedecet maiestatem diuinam, supplice esse, pati, mori. Deus enim impatibilis & immutabilis est. Nec honor ei diuinus tribueretur a nobis, quem sciremus passioni & morti subiectum suisse, Non abs re putaretur Deus

in hominem mutatus esse, si, quibus homo affectionibus subiectus est, issdem & Deus obnoxius diceretur. Hic error ut submoueatur, Theologi docent qua proprietates coueniant Christo secundum Deitatem, qua secundum humanitatem.

Deus (inquiunt) proprio filio non pepercit, sed pro nobis omnib. tradidit illum: Rom. 8. Sed proprius non est, si uerbi divinitas excluditur: in qua, ut ex patris essen tia natus est, ita est proprius filius. Certe divinitate exclusa nec caro Christi, neculla alia pro filio Dei censeri potest. Dico: Christum non tantum in æterna sua diui nitate esse filium Dei, sed etiam in humana natura. Hoc testatur angelus, ad Mariam inquiens: Propterea quod nascetur ex te sanctu, uocabitur filius Dei. Vtitur aute hic particula illatiua, ut oftendat mirificam spiritus ope rationem in uirginem superuenientem, exempturam Christum à uulgari hominum ordine. Qui quamuis uere effet filius hominis, ex substantia uirginis natus: tamen etiam secundum carnem uere esset filius Dei. non tantum ut alif fancti, propter spiritum sanctum in eis habitantem: sed propter divinam generationem, quod ex nullius patris hominis semine natus esset, sed ex sola uirgine, spiritu sancto operante, & uirtute altissimi obumbrante.

24. Si uerbū (inquiunt) nihilad carnem pertinet in mediatione, cur extra carnem existens non ita operaretur salutem nostram, ut pater & spiritus sanctus; qui nec incarnati sunt, nec mediatores sunt? Dico: potuisse uerbum extra carnem salutem nostram operari, ut in carne: imò potuisse per quemlibet alsum hominem, potuisse etiam sine ulla redemptione seruare hominem, si uoluisset. Quis enim uoluntati eius resisteret; uerum ita uisum est Deo in unitate trino, ut pater quidem se uoce

se uoce declararet, filius in carne, spiritus sanctus in specie columbæ. De hac incarnatione sic narrat Scriptura: Et uerbum caro factum est, & habitauit in nobis, (& uidimus gloriam eius, gloriam quasi unigeniti à patre) plenum gratiæ & ueritatis: & de plenitudine eius omnes accepimus, gratiam pro gratia. Est autem plenitudo Christi in eo, quòd (ut inquit Baptista loan. 3.) spiritum accepit abser mensura: idest, effusissime, idés (inquit Bucerus ibidem) ut homo. Vt enim Deus est, idem substantia est quod spiritus Dei.

Ferunt Cassianum, & forte Hilarium, Athanasit, & 21. nescio quos alios scripsisse: Deum ut in carne natum, ita in cruce etiam in eadem carne affixu. 1. Idos Paulitefti- Phil. 2. monio, qui dicat, eum qui æqualis est Deo, se exinani. uisse forma serui sumpta. 2. Et eum qui diues erat, pau . cor. e. perem factum, ut nos ditesceremus in illo. Certe diues nunquam fuit in humana natura, non competit ergo hocin hominem folum:neg etiam fe homo exinaniuit, cum(ut Cyrillus loquitur) ditior humanitas facta sit accessione uerbi:ut electrum ditius fit accessione auri, uel precisioris metalli. 3. Item, Christus crucifixus Iudæis 1, Cor. 1. scandalum, gentibus stulticia fuit: fidelibus uirtus & sapientia Dei. Sed non esset illis necstulticia, necscanda lum, si Christum hominem mortuum esse audirent. Sed inde erant scandala & stulticia, quod audirent in homine IESV Christo Dei prædicari nativitatem, Dei asseri passionem. Dei annunciari crucem. 4 Item a 1. Cor. 2. Paulo dicitur, Dominus gloriæ esse crucifixus. Sicilli. Est autem hæc peruulgata in Scholis Theologorum sententia, Christum passum & crucifixum esse:non quidem naturæ diuinæ quæ sit impatibilis, sed naturæ humanærespectu, quæ sit patibilis. Quamuis enim humana natura unita fit divinæ in una perfona, proprietates

tamen

tamenutrius saluæ sunt, & integræ: quemadmodum & natura iple, nodo quide indisfolubili unita, integre tamen manent & impermista. Ac propter hanc perso, næ unitatem, dicimus quog Deum passum & mortuum, quemadmodum prioribus scriptis copiose ostendi Aug in Pf. mus. & Augustinus docet: Quia uerbum (inquit) caro factum est: per id ergo quod homo erat, crucifixum & mortuum est. Caro enim Christi templum uerbi est, uni tum uerbo: ut quicquid in carne pateretur. Deus pateretur: quamuis uerbum nec mori potuerit, nec corrumpi,nec mutari, nec occidi:sed quicquid horum passum est, in carne passum est. Quod si Cassianus idem sentit, nobiscusentitinec erat causa, quamobrem ad hanc concertationem per speciem contradicendi adduceretur. Sin putat natura diuinam in carne passam, uulneratam, mortuam, ut perpessio, uulnera, mors no minus eam attingerent ato humanam naturam: quis intelligens patientibus feratauribus tantam absurditatem ? Dicuntur in hac sentetia fuisse Islebius & Andreas Musculus. Quidam etiam Stancari doctrinam improbando sicscri. plit: Et quomodo languis IES V Christifili Dei emun daret nos, si sit tantum hominis sanguis: & non Dei, in carne illa, ex qua sanguis perfluebat, inhabitantis? Videtur & ifte quific scripfit, fentire, Dei sanguinem perinde ato hominis effulum fuifle. Hanc lententiam ministri Ecclesia Lauzanensis, inter quos sunt Viretus & Beza,ita confutarunt in ea epistola quam ad renascentem in Polonia Ecclesiam Deiscripserut, ut haud sciam quid quosdam impulerit, eam repetere seu ex Cassiano, seu ex quouis scriptore alio. Quia igitur repetieruntil. liea quæ iam sunt consutata, cogimur & nos scribere. confutationes. Illud autem in primis præfandum est, non à Nestorio nos sententia hausisse, quam sequimur,

130. col.

LIB. III. MEDIATORE fed ab Augustino, ut in priore scripto monstrauimus. Primum argumentum ex uerbis Pauli sumitur Phil. 2. quorum aftertur duplex interpretatio. Sunt qui totum uerborum complexum de natura humana intelligant, in qua Dei formam cu uita omnibus modis diuina, tum miraculis stupendis exhibuit, nec tamen se parem Deo, rapinam impiam admittens secundum hanc quidem, naturam existimavit: sed ita ut habebat dispensationis ratio, inaniuit sele, factus obediens usque ad mortem, & quidem mortem crucis. unde in hac ipla natura exaltatus est super omnia. Quibus hac placet interpretatio, eos extranitionem ad naturam humanam tranferretextus uerborum cogit. Ali dicunt Paulum loqui de toto Christo, ut est Deus manifestatus in carne:inanitionem tamen non convenire nisi soli humanitati. Quemadmodum si de homine ita loquar: Homo cum sit mortalis, nimis stupidus est, qui nihil nisi mundum cogitat. totum quidem hominem intelligo: mortalitatem uerò non attribuo nisi parti eius, hoc est corpori. Estigitur sensus uerborum Pauli: Christus cum in forma Dei esser, hocos sibi licere salua Dei maiestate putaret, ut in eadem forma æqualem se Dei gereret:uerum abiecit se Dominus omniu, & uelut in nihilum redegit forma servi accepta, &c. Hanc sententiammulti noui & ucteres interpretes sequuntur. Augustinus autem copiolissime eam explicat cum alibi, tum Tomo tertio, de Trinitate libro primo, capite septimo & undecimo. Sæpecs repetit, Christum secundum formam Dei æqualem esse patri, secundum formam serui minore esse patre. Admonet etiam ut distinguamus, quid in Scripturis sonet Secundu formam Dei & quid Secundu forma ferui Item, quid dicatur Propter quid, & Secunda quid, à prudente & diligente

& pio lectore esse intelligendum. Ego non video qua sithorum diligentia, qui cum in sanctis literis legant in Christo duas formas esse, alteram Dei, alteram serui, co. fundunt easdem.nam si aliam Dei, aliam serui formam, hocest naturam putarent, utilig suas proprietates attribuerent. De figurato sermone nunctaceo, secundum quem dici consueuit Deum passum esse. Certe si pros prie dicendum est:ut alia serui, alia Dei natura est, ita eis aliud & aliud tribuendum est. Secundum argumentum Cassiani ita proponi uidetur, ut magis Christinaturæ divinæ paupertatem attribuat, quam humani. tati. Verum Pauli uerba ita accipienda sunt, ut si quis dicat: Qui Deus erat, homo factus est, ut sanguine suo cum Deo nos reconciliaret. Nonne ad humanitatem sanguis proprie pertinet : ad Deitatem autem, per communicationem idiomatum? Ad eundem modum de paupertate dicitur. Quod enim Christus ex matre paupere natus est, uitam & adeò pauperem elegit ut caput ubi reclinaret non haberet, hæc in humana natura eitribuuntur. In divina ucrò, utante carnem assumptam, ita post erat ditissimus : nec paupertas diuina naturæ tribuitur, nisi communicatione idiomatum. . Totum mysterium incarnationis, magnæ est of. fensioni rationi humanæ. Quid enim stultius, quam Deum immortalem, carne mortali indui? Quid abfurdius, quam genus humanum collapsum per cru-4. Verba Pauli de Domino gloria cem restituti? crucifixo, uel per communicationem proprietatum, uel per synecdochen interpretanda esse, multidocue. runt, & Laufanenses copiose scripserunt.

Amplius sic inquiunt: Si talis est unio naturarum in Christo, qualis est unio animæ cum corpore in homine: quicquid conuenit uni illarum, & alteri conueniat

necel

necesse eft. Sed Scriptura, Athanasius, & omnes patres, illas uniones similes dicunt elle, absurde autem diceretur de hominis unione, eum viuere corpore tatum, exclusa anima: absurde item, si quis diceretur ore tantum comedere, oculis uidere, pedibus ambulare, autaliquid aliud agere: anima & reliquo corpore excluso, quod nec uideat nec comedat nec ambulet. Igiturab. furde dicitur de Christo, cum ei quædam tribuuntur secundum humanitatem tantum, divinitate exclusa. nam si deitas socio tantum esset humanitatis, quæ nunquam eam defereret, hæc exclusio locum non haberet. Quanto mines habet in unione personali, quæ talis est ut nihil ca arctius in mundo inueniri queat: cace ctiam in colis perpetuum mansurasite Respondeo. Agnosco sententiam catholicæ Ecclesiæ, ab Athanasio perscriptam: Sicutanima rationalis & caro unus est homo:ita Deus & homo unus est Christus. Et est hoc quidem ex ea parte simile, quod utrobige est una persona unus enim Chri stus subsiltit in humana & divina natura: sicut una est persona hominis ex anima & corpore, quemadmodum dicit Athanalius. Perfectus homo ex anima rationali & humana carne subsistens. Verum ex ea parte dissimilitudo est illarum unionum, quia anima unita corpori tanquam forma, efficit cum eanaturam unam seu speciem: quæ quidem est humana, natura autem diuina naturæ humanæ forma esse non potest: ideo ex eis tertia non existit: oporteret enim illam alterius rationis esse ab illis duabus, nam differentia superueniens, speciem uariat: sicut unitas addita uel detracta, numerum uariat. Illa enim tertia natura nece diuina effet, neque humana. quod fieri nequit. Cum igitur natura diuina non possit esse nec actus, nec potentia, naturæ humanæ respectu, non efficient sua unione naturam tertiam: licet persona una sit in utraque natura subsistens. Et hane quide naturarum diversitatem, voluntatum diversitas consequitur. Cum enim filius Dei naturam humanam assumplerit perfectam: ad perfectionem autem eius necessaria sit uoluntas, qua est illius facultas naturalis, sicut & ratio: consequitur, & uoluntatem humanam esle in Christo distinctam à voluntate divina, sicut natura ipfæ diftinctæ funt. Ideo Christus mortem deprecando ait: Non mea uoluntas, sed tua fiat. Alia igitur humana,

10.6. alía divina voluntas fuit. Et alibi: Descendi (inquit) de cœlo, non ut faciam uoluntatem meam, sed uoluntatem eius qui misit me. Significat aliam uoluntatem suam humanam fuisse, & aliam patris. Et tamen patris & filij cadem uoluntas est, sicut natura eadem. Illud interim fatendum est, uoluntatem humanam subiectam fuisse uoluntati diuinæ. Ideo mortem deprecando subiecit: Ve-

Luc. 22. runtamen non mea voluntas, sed tua fiat. Et lo. 8. Qua placita sunt ei, facio sempe , & Psal. 40. Vt faciam uoluntatem tuam Deus meus. Neque tamen seguitur, quia uoluntas humana regebatur nutu uoluntatis diuina, non fuisse alium motum voluntatis humana. nam & piorum hominữ uoluntates motus habent suos, licet Phil . moueantur Dei voluntate.ut Paulus dicit: Deus est qui

efficitin nobis uelle & perficere. Ex his perspicuum est, non idem dici posse de partium hominis functione, animæ aut reliqui corporis respectu, quod de natura humana deitatis respectu dicitur. licet enim natura humana sit tanguam instrumentu deitatis, non quidem separatum, sed ad unitatem hypostasis assumptum: tamen quemadmodum natura humana in horrendis cru ciatib. à Deo se derelica dicebat, ita actiones quedam copetut eidem naturæ quæ deitati ascribi non possunt, ita quidem ut deitas esfet causa efficiens illas per huma. nitatem.

DE 'MEDIATORE LIB. III. nitatem. nam triftari, mœrore affici, fame & fiti confici. quis ita Deo ascribat, ut hac patiatur per humanitate? omnino si quid huiusmodi tribuitur Deo, perassociationem naturarum in una persona tribuitur: & non ita, ut Deus hac perpetiatur per instrumentum humanitatis. Quid autem impedit quo minus & hoc philosophicum huc adferatur: Vnamquaque actionem ab uno agente principio proficisci necesse est. ubi enim plura principia funt, actio una non est, præsertim si principia illa perfecta lint: li non limpliciter, faltem in luo genere, etli actioni sua sufficiant. Cum autem in Christo no tantum sit diuina natura, quæ simpliciter est perfecta: fed & humana, perfectione generis sui obtinens: oportetactiones earum diversas esse: proprias quidem illas, etiam si communicatio inter eas inter cedat ob natura. rum mutuam conjunctionem. Facile id cernitur in Lazari suscitatione emorte, de qua sic narrat Euange- 10.14. lista: Clamauit I E S V S uoce magna, Lazare ueni foras. Tum qui fuerat mortuus prodift. Non ne hic suscitatio, deitatis est propria: clamor, humanitatis ? Et tamen propter unionem naturarum non inepte dicitur Deus clamasse, homo mortuos excitasse. Idem apparet in alis Christiactionibus, de quibus narrant Euan-Marc. 1. gelistæ. Socrus Simonis decumbebat febricitans. ad quam IESVS accedes, erexitea, prehensa manu eius, & statim reliquit eam febris. Venit ad IESVM leprosus, precans eum: Siuelis, potes me purgare. IESVS autem extensa manu, tetigit eum, & dixit: Volo, purga-Hic quoque caro, dum ægros tangit, facit quod suum est, uerbo interim sanante & purgante. Personæ tamen utrance naturam comprehendentis unitas efficit, ut & uerbum tangere, & caro sanare dicatur: non ui quidem propria & sua, sed eius naturæ concursu cui K adiuncta

adiuncta est. Sumamus aliam actionem in qua eius modi proprietatis ratio, qua tribuatur alterutri naturæ tantum quod suum est, liquidius appareat.ut cum Chri stus morte appropinquate, ita orat: Pater si uis transfer poculu hocame. Dico, orationem hanc Deitati & humanitati Christi proprie competere non polle. Etenim fiad hunc modum Deus orat in carne, hoc est in humana natura, authocht naturæ unitate, quæ ex Deitate & humanitate constituatur ( ut cum tertia illa agat, agant & istæ quæ sunt partes eius) aut personæ unitate, in quam deitas affumpfit humanitatem; aut crtra has unitates, altera harum naturarum est causa agens ui sua, altera agendi instrumentum. unde fit, ut & oratio & om nisactio sit una, quæ ab uno agente hat per suum instru mentum. At neque humanitas uenit in compositionem cum Deitate, hec enim partis ratione relugit, qua imperfectionem nominat. Oporteret tertiam naturam exillis conflatam à partibus differre, atque adeò nec di vinam nec humanam este: qualis demonstrari nulla potest. Nece propter persona unitatem actio illa utrique naturæ propria est.nam licet actiones personarum fint, tamé illas à natura aliqua progredi oportet. Qua si non sit simplex, nec actio simplex esse potest. Perspicuum est hoc, intuenti quoduis animal: quod pro facultatum tanquam formaru uarierate, uarias profert actiones. Ignis etiam clarum dat documentum huius rei, qui & luceat, & calefaciat : quæ actiones uere & proprie igni tribuuntur, ueruntamen non a natura una proficiscuntur, sed altera à lumine, altera à calore, ut enim ignis lumine lucet, ita calore calcfacit. Quis ex ignis unitate, calefacere & lucere naturæ tribuat eidem ; Nemo opinor rerum intelligens. Ad cundem modum quod deitatis est proprie, tribuendum non est humanitati, propier.

MEDIATORE LIB. propter earum unionem in una persona: nec contrà quod humanitatis est, deitati. Quemadmodumigitur pluralitas personarum in diuinis non efficit actionu, quæ quidem extra ipsas transeunt, pluralitatem: (natura enim una facit ut omnes extra se agant unum) ita è contrario unitas personæ in Christo, unitatem actionis non efficit: sed quot nature in eo sunt, tot actiones ut sint necesse est. Ex his perspicuum est, neutram unitatem nec naturaru, quæ quidem in Christo non est: nec personæ, quæ est quidem in Christo, sed naturarum diuersitatem continet, esse eiusmodi, ut pro causa afferri possit, quamobrem actio una tribuatur proprie deitati & humanitati. Restat tertium, ut si alterum sit agens pr incipale, alterum agendi instrumentu, una sit eorum operatio, & opus unum. Nihil autem quæri necesse est, utrum horum duorum agens principale sit, utrum instrumentum. Vix enim est qui divinam naturam in numero instrumetorum ponat, cum sit causa suprema rerum omnium. Humanitas potius divinitatis instrumen tum est. Loquamur igitur de illa oratione Christi, ut cœpimus: Pater, si uis, transfer poculum hocame. Siad hunc modu Deus orat per humanitatem, cur non simpliciter orat calicem à se transferri : Curaddit coditionem, ut si pater aliud uelit, fiat? Cur non potius orat, quod scit uelle patrem an alia uoluntas est patris, alia fili, inquantum Deus: Neguero horum causa in huma nitatem conferenda est, quam instrumenti locum obtinere iam datum est. Instrumentum enim uel si agat forma sua, tamé ex qua parte instrumentum est, ita agit ut mouetur à principali agente. Si enim aliter agat, non erit instrumentum, sed potius agens principale. quomodo illud fieret, ut à Deitate uox illa ederetur per humanitatem: Deus meus cur me dereliquisti; nec enim

enim Christus orare Deum ut ne se derelinguat, sed queri uidetur, & quali expostulare cum Deo, se abipso relictum esse. Quomodo hac seu oratio, seu querela, seu expostulatio, natura divina Christiaccommoda. returcan ea relicta està Deo can alia natura est in filio quamin patre? Difficilia hæc funt explicatu, ac potius impossibilia, si Deum per naturam humanam orare, pati, crucifigi, mori dicamus tanquam agens principale per suum instrumentum. Quanto hac explicatius dicuntur à Theologis nostris, qui in Christo cum personæ unitate naturarum diverficatem, simulos earum proprietates & actiones diversas oftendunt. Nonnegant illi Christum natum este, crucifixum, mortuum: sed simul secundum quam naturam id fiat, addunt. Proxime diximus de igne, qui & lucet & calefacit. An hæcad naturam unamreferantur propter ignis unitatem? Minime: fed calefacere ad calorem, lucere ad lucem. Adeundem modum de proprietatibus & actionibus naturaru Christi dicendu esse docuimus. Natura humana est quæ clamat, quæ manu tangit : diuina, quæ exmorte suscitat, mundat, sanat. Interim nihil impedit, quin quod naturæ uni propriū est, transferatur ad alteramperidiomatum comunicationem: secundum quam dicimus Deum clamare, ægros tangere: homine fanare, purgare, mortuos ad uita reuocare: ad hæc etia, Deum natum esse, passum, crucifixum, mortuum. Quid igitur obstat, quo minus Christu etia secudum divina natura mediatorem esse dicamus? De quo, quoniam à nobis fuse dictum est, non opus est ut prius dicta repetamus.

CAPUT V.

Continet perorationem.

E Thee quidem hactenus, nam quid amplius scribam de

MEDIATORE LIB. 111. de hoc argumento, non habeo. Atque utinam tam acri contentione partes abstinuissent: fortaffe uidissent rem eiusmodi este, in qua unicuiq liceat abudare sensu suo. Proxime citaui uerba Caluini, cum dicit, qualdam actiones per le unam naturam respicere: quæ tamen propter colequente effectum ambaru funt communes. utmori quamuis naturæhumanæ peculiare fit, fi tamen consideremus quid illud Apostoli uelit, Christisanguine purgari nostras conscientias, quod se per spiritum obtu lerit: in morte ipfa non separabimus naturas. Expiatio enim à solo homine præstari non potuit, nisi coniuncta esset uis diuina. Mors ideo expiatoria suit, quatenus unigenitus Dei filius fuerat, & humano generi datus re demptor. Ita nihil impediet, quo minus falua cuit naturæ maneat sua proprietas: nec earum coiunctio cum distinctione pugnabit. Hæcille. Quid autema nobis dictum est aliud? Non separamus in morte naturam di uinam ab humana: ac ne in reliquis quidem mysterijs incarnationis Dominica. Recte tamé dicimus, Christu carne passum esse, Christu homine mediatore esse: qui se preciú dedit in redeptione nostri. Sanguis enim Chri sti, seu uita eius corporalis, & quidem passioni mortige subiecta, est ueluti materia redeptionis nostri. Ad hæc dicimus, nec effusione sanguinis, nec reliqua officia me diatoris ualitura fuisse redimedo humano generi, nisi di uinitas uim hanc & efficacia tribuillet humanitati. Cur autem ad passionem non addamus precatione & obla tionem ; nam de hac dicitur: Sanctificati sumus per ob. Heb. 10 lationem corporis I E S V Christi. de illa: Qui in die- Heb.s. bus carnis suæ precationes & supplicationes apud illū qui poterat ipsum à morte servare, cum clamore & lacri mis obtulit. Hec non ne humanitatis sunt: Veruntame pondus & allimatio horum ex divinitate profluit.

10

Quid autem de his Stancarus ? Excludit quidem à Christi Deitate orationem, passionem, oblationem. Veruntame querendo, cur Deitasliuncta sit humanitati, si secundum hanc Christus mediator est, non secundumillam, sicrespondet: Christus secundum Paulum ( 1. Timot. 1) uenit in hunc mundum, ut peccatores faluos faceret. Tolle morbos, tolle uulnera, & nulla caufa est medicinæ. In uno Christo habemus totum myste. rium, scilicet authorem redemptionis ac salutis nostra, medium & mediatorem. Author est Deus pater, filius secundum Deitatem, & spiritus sanctus. Medium autem per quod redempti sumus, & mediator per quem reconciliati sumus, est homo Christus I E S V S: id est, natura humana uerbo unita in unitatem personæ. nam humanitas Christiest instrumentum divinitatis. Hæc Non'ne sententiæ, quæ formis loquendi sunt diversæ, conveniunt reipsa? In scholis Philosophorum traduntur formulæ quædam loquendi quæ fecundum diversas interpretationes tum conceduntur, tum negantur. ut si dicas: Christus secundum quod homo, est mediator. Si to Secundu quod, notat conditione inhæretie prædicati subiecto, conceditur propositio.nam fecundum eam naturam orat, patitur, fanguinem effundit, resurgit. Hocmodo autem negatur, si dicas, Christum secundum quod Deus, esse mediatorem. Qua enim enumerauimus, Deitati non competunt. Si To Secundum quod, designat causam mediationis, tunc hac uera est: Christus secundum quod Deus, est mediator. Virtute enim divinitatis hæc mediatio efficax est, non uirtute humanitatis. Hac pueri in Scholis docetur: que & uera sunt, & tollendæ præsenti controuersiæ accommoda. Docemur his formulis proprietates loquen di. & illam formulam, Christus mediator est secundum u tramq

MEDIATORE LIB. tramos naturam, explicamus: ur quisque uideat quid cui naturæ tribuatur. Scite alicubi Augustinus admonet, pij & prudentis lectoris este, ut intelligat quid dicatur, propter quid, & secundum quid:ut& distinguat quid in scripturis sonet secundum formam Dei, & quidse. cundum formam ferui. Quid autem docetur aliud for mulis loquendi quas diximus? Minime ferendum est in eccletia Dei, orquali diminutionem capitis natura di uina patiatur ex hac conjunctione cum natura humana: quam quidem pati uideretur, si qui immortalis est morerctur, l'impatibilis pateretur, si qui spiritus est san guinem effunderet, si qui omnipotens est supplex alicui fieret. Formulæ igitur in Scholis excogitatæ funt ad tollendam confusionem & absurditates. & ad oftendendum quid cui naturæ proprium sit & suum. Interim conceduntur & illæ propositiones, Deus sanguinem effudit, mortuus est, & similes: sed intelligenda sunt perfiguram quam uocant communicationem idiomatum, seu proprietatum. Non'ne igitur controuersia prælens in uerbis polita est? Quod sita est, cur de ca tantæ contentiones sunt excitatæ ? Cur in acerbissima odia excellere : Cur ad divilionem eccleliarum, quam harefun uocant, progressa : Erant inter ucteres Theo. logos cum de rebus alis, tum de prædestinatione Dei, sententiæ dinersæ. Plures erant, qui Deum operum respectu prædestinare dicerent alios ad uitam. alios ad mortein. Augustinus excludit omnem opetum respectum. Nec tamen ob hanc diffensionein alius alium perfequebatur: quifq docebat in fua eccle sia, quodsibirectum uideretur. Nostris temporibus Augustinum lequuntur ecclesia Fletverice & Gallica. Origenis, Chryloitomi Ambroid Hieronymilenteria inecclesijs Saxonicis docetur; si tameno anes cum l'ini

lippo Melanthone sentiunt. Num autem inter eos allqua ob id certamina; num harefes; num odia; Nulla. quod scia. De corpore Christi in pane cone Dominice inter Lutherum & Heluetios acris erac diffensio. Ettamen scimus, Martinum Bucerum (qui erat ab Heluetijs) Vitenbergæ in templo docuisse doctrinam Vitenbergensium, & sacramentorum administrationem palam commendasse: ator etiam facra coena in ecclesia Vitebergensi usum este. Et erat guidem uir ille in ea sententia, corpus Christi in panecona Domini esse sacramentaliter: uerum quia fructum intelligebat ex coena eundem percipere tum hos, tum illos, milla ac potius dissimulata in præsens sua sententia, ex panis fractione communicationem corporis, ex poculi benedictione communicationem sanguinis quarebat. Magna con tentione quidam pugnant, uitam æternam gratia Dei hominibus cotingere: non immerito quidem, quia Pau lus dicat, gratia Dei uita æterna in IES y Christo. Qui fidei & bonis operibus uitam æternam tribuunt, dicut illa quoque Dei munera effe: quibus cum uita æterna redditur, quid nisi gratia pro gratia reddi uidetur ? que. admodum Augustinus dicit, Deum in nobis coronare dona sua. Non'ne qui ad hunc modum disputant, uerbis tantum discrepant, re sentiunt idem? Ad eundem modum, & mediationem naturæ humanæ tribuűt ob orationem, passionem, oblationem humane natura convenientem, uim autem & efficaciam divinitati attribuunt: & qui totum hocutric natura dant, sed itaut certas actiones humanitati, uim autem & effectum actionum illarum diuinæ naturæ conuenire ostendant: non'ne (inquit) utrig isti idem fentiunt, uerbis tantum variant? Augustinus, ut in primo libro ostendimus, me diatorem in humana tantum natura considerat. Aiunt nonnulli

MEDIATORE LIB. nonnulli, eundem alicubi de utrace natura loqui: de quo quidem mihi plane non constat. Sed loquatur fane:an quæ inter le contraria sunt, fidem nobis facient : an potius cotentio eorum facienda, ut alteri affensum prabeamus, alterum repudiemus? Quæ in primo libro ex Au guitino collegimus, ea non nude polita funt sed & authoritatibus firmata, & rationibus. Curigitur non potius in illis sentetia Augustini spectada, quam in cotraris . Quod si concilianda sunt, quæ alias de utraca, alias de humana tantum natura loquitur, an non conciliatio in promptu est, eum diversis respectibus loqui? Qui quidem diversi respectus sunt eiusmodi, ut eadem dere alias aliud & sentiat & judicet. Ex recentioribus citat Stancarus in suo libro multos, qui suam sente. tiam amplectantur. Qui tamen exorto hoc certami. ne, utrica naturæ mediationem assignare dicuntur. Opinor apud istos nihil referre, hoc uel illo modo loqua. tur; modo sententia sit consentanea axiomatis religio. Caluinus multa scripsit de mediatione nis nostræ. naturæ utriusog. Idem exponendo uerba Christi (Datamihi est potestas in cœlo & in terra) Meminerimus, inquit, quod Christus iure suo semper apud patrem habuit, hoc illi in carne nostra datum esfe; uel ( ut clarius loquar) in persona mediatoris. Consideratigitur Christum mediatore secundu aliud, quam secundu id quod semper erat apud patrem. Quid igitur opus est tanta animoru distractione, ubi est rerum cocordia? Curharefes ab ns in ecclesias Christi inducuntur, qui ex æquo student gloriæ Christi Dei & hominis? Auditur, Stancarum ex cœtu Pinczouiensium ob hanc disputati onem eiectum esse. Fortasse Stancarus idipsum fecit Pinczouiensibus. Quidaurem nobisfiet, qui utrose idem fentire dicimus: nullogin discrimine ponimus, ut quis:

ut quis hacuel illa sermonis formula utatur ? A dhue enim no animaduerti, an quod de utrace natura dicitur, non debeataccipere fidem: eo quidem excepto, cum mediatio Christo attribuiturante incarnationem. Auditur quosdam dicere, se paratos esse periculum capitis adire pro sua sententia. Ego uerò non uideo concertationem istam tanti esse, ut quis periculum capitis sibi accersat. Patiuntur qui rixas istas exercent, in se deside. rariuel charitatem Christianam, uel rectifiudicium, uel utrumch: aut certe parum ame intelliguntur. ftum precor, ut ne maiores sinat plagas infligi Ecclesie, manusca adhibeat medicas unineribus feuis & acribus: nosch ea agere faciat, que sint profutura paci & concordia Ecclesia ac Reipublica. Dedi, quod potui. Si quis meliora dederit, gratiam illi habebo, quòd me melius fapere docuerit, aut certe hoc conatus fuerit. Sin rixandi materiam sciens uolensch quafierit, uideat quomodo reddat rationem summo sudici facti sui.

Volborij, 1561. Die Lunz, 15 Septembris.

De Mediatore.

## DE OFFICIO

## PII AC PVBLICAE TRAN-

QVILLITATIS VERE' AMAN; tis uiri, in hoc Religionis dissidio.

Reperies in hoc scripto, Lector, non solum expeditissimam controuersiarum, quibus misere adeò laborat hodie Ecclesia, componendarum rationem: sed etiam, quo pacto veræ pietatis atq; concordiæ Christianæ ex animo studiosus, durante isto dissidio, optime se gerere in quauis Republica possit ac debeat.

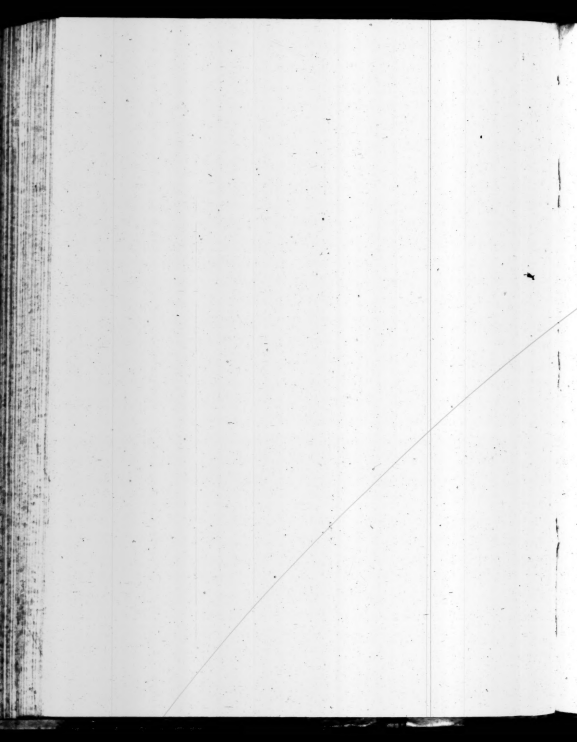
## ADIECTA EST.

Defensio eiusdem libelli, aduersus iniquum & importunum castigatorem.

AVCTORE Veranio Modesto Pacimontano.

Additur pars illa ex scriptis aduersarys, cui in bac defensione respondetur.

Anno M. D. LXII.



## DE OFFICIO PII VIRI IN 3. HOC ECCLESIAE DISSIDIO.

O-N ignoro permultos esse, qui in hoc miserabili Ecclesia dissidio, quo sere hodie Christianus orbis colliditur, uchementer angantur animi, & tanquam inter duos scopulos nutent & remiger: qui cum

faluti sue consultum uelint, quid fugiant uident, quò aus tem fugiant uidere nondum potuerunt. Quæ cogitatio ipla me quoq; iam olim exercuit, & taquam procella huc illucimpulit:donec tādem portum aliquem, in quo acquielca, reperisse mihi uideor. Itaq; quæ mea in hoc perplexissimo negocio sententia sit, non grauabor breuiter & dilucide explicare; tum ut huius instituti & propositi mei rationem, pietatis & æquitatis studiosis hominibus reddam; tum etiam, ut iis qui eadem cogitatione iactantur, exemplum quod (si placet) sequi possunt, proponã. In primis hoc testatum uolo, me hanc uiam, qua in quastionibus & controuersiis Religionis sequor, non alia de causa suscepisse, quam quòd eam post longam & diliges tem inquisitionem, rectissimam & tutisimamesse iudis cem: eamq; ad pacificationem & concordiam constitues dam, quam accommodatissimam esse putem. Rogatos autem uolo eos qui in hoc scriptum incident, ut quo animo cos fero qui à me in nonnullis rebus dissident, mo: do in fundamentis Religionis nostræ consensio sit, eo demanimo me quoq; ferant, alicubi forte ab iis dissentics tem:

Rgua positio

Equidem iam inde ab adolescentia constitutionum & Cæremoniaru Ecclesiasticaru observantissimus suit sictamen, ut natura, uel diuino potius impulsu, omnem superstitionem, quam tum utcunç deprehendere uidebar, uehemeter detestatus sim. Mox itaq; cum in lectionem scriptorum huius ætatis, qui reformationem quandam & repurgationem superstitiosorum cultuum & absurdarum opinionum promittebant, inciderem, mirè illorum institutum placuit; qui tamen ita superstitiones & abusiones quæ nonullis Cæremoniis Ecclesiasticis admixtæ erat, exosas haberem, ut ipsam Ecclesiasticam poslitiam quæ his Cæremoniis ferè constat, non sublatam & euersam, sed repurgatam & emendatam esse uellem.

Postea ætate & iudicio accrescente, uisi sunt mihi in hisabusibus & corruptelis notandis & insectandis nons nulli inigra to accidere prosilire: ideq; illis accidere, quòd iis qui cum putres & corruptas corporis partes præcides re uosur, etiam sanam partem, & quæ sine corporis graui offensione & læsione tolli non potuit, inuadunt: no paus cos etiam scabie, ulceribus & uitiis corporis offensos, ipsi us corporis odium concepisse, & procuratoribus, hostis

&insectatoris personam induisse.

Itaq; putaui, mihi & corum scripta, quos illi ut aduerfarios inuadebant, eadem diligentia perlegenda, & pari attentione & iudicii æquitate inter se conferenda: in quibus aduersariis, ut in æstu contentionum accidit, nonnulla quoq; offendebant. Nam mihi quidem ita uidebas tur, ut illos odio uitiorum, etiam quæ sana, aut certè mes dicabilia erant, præcidenda & remouenda contendisse; ita hos contrà, ceco quodam amore coporis etiam uitias ta & morbida, tanquam sana & benè habentia, tuenda

suscepisse.

Cum igitur utrici à regia uia, hi quidem in dextram, illi uerò in sinistram nonnihil destexisse uiderentur, ad ipsam directam regiamq; uiam inquirendam mandato diuino me cogi & impelli putabam. Quare ut certius alis quidde hac re cognoscere, & certum aliquod sirmumq; iudicium de his controuersiis compararem, statui mihi ab omni partium studio abstinendum, & personarum praiudicium seponendum, libertatemq; iudicandi (qua nisi exuta partium & personarum assectione constare non potest retinendam.

Itaq; mihi iudices & arbitros in hoc difficillimo & araduo negocio adeundos, & confulendos esse putaui: nula lumq; firmius & certius iudicium inueniri, quàm si ipsa Scriptura sacra, eiusq; uera & sana intelligentia proponatur. Satis enim deprehendebam, non nudum ipsum Scripturarum contextum, sed ipsarum Scripturarum intelligentiam, in quæstionibus Religionis diiudicandis adhibendam & cosulendam. Primo, quia Apostolido estripam Christi, quæ compendio his scriptis continetur, multo pluribus uerbis, populis ad quos destinati erant, exposuerunt & explicarunt: tum etiam quòd hæreses,

sup iii A

que mox ab Apostolorum è uita excessu extiterut, cum pleræq; Scripturam ipsam iam ab omnibus receptam, negare non possent, de intelligentia tantum Scriptura questionem mouebant. Quare non uerbis, que illis cum orthodoxis comunia erant, sed uera intelligentia & scis entia diuinarum literarum confutandi erant; que intellis gentia petenda erat à comuni consensu & publico testimonio omnium Ecclesiaru, quibus doctrina à Christo acceptam tanqua depositum quoddam Apostoli coms rene.lib. s. mendarūt. Nam qui nobis initio ueram hanc & germa:

Tertull, de Prafcrip.

cap. 1. 6 4 nam esse Christi & Apostolorum doctrina, qua iis scriptis continetur, suo testimonio approbarunt; iidem sanè & mentem ipsam & intelligentiam corundem scriptoru, quam ex uiua ipla & amplissima Apostolorum doctris na acceperant, posteris tradiderunt.

Atg; hæcest, quæ Catholica traditio et ueritas non scripta à nonnullis appellatur. Quanquam in iis quæ fis dei quæstiones attingunt, nihil est quod Scripturis sacris non aliquo modo contineatur; cum hæctraditio nihil aliudsit, quam Scripturæ ipsius explicatio et interpretas tio; ita ut non inepte dici posset, Scripturam esse implicatam quandam et oblignatam traditione, traditionem uerò esse Scripturam explicatam et resignatam.

No inepte igitur Vincentius Lyrinenfis, qui sub ætatem Augustini uixir, cu iam multa et uaria hareses Ecclesiam uexarant, et exercuerant, eum qui se aduersus has reles omnes munitum et tutum esse yelir, hac duo sibi

proponere debere cofirmat; Canonicam auctoritatem, et Catholicam traditionem. Non, quin Canonica auctoritas sufficiat; sed quòd Scriptura uerba in uarias sen tentias ab impiis et imperitis hominibus distrahantur. Quare certam aliquam sententiam constituendam, qua à Catholica traditione petatur. Qua quidem Catholica traditio tribus notis deprehendatur; antiquitate, universitate, et consensione.

Huius intelligentiæ ex Catholica traditione, id est anstiqua, perpetua et uniuersali consensione necessitatem, hodie quoq; deprehendimus. Nam, exempli causa, hæc uerba In principio erat uerbum, quin ab Apostolis scripta sint, nemo inficiatur. De intellectu autem huius uocis V E R B V M, ingens certamen est: et qui diuersam ab Ecclesia sententiam sequuntur, non minus probabilibus rationibus nituntur. Nos auté ex perpetua hac traditione, et antiquissimorum patrum concordissimis scriptis, et ueterum Cociliorum grauissimis decretis ad nos use propagata, per λόγον non propositum aut διαθέσην, non ideam quandam et sormam in mente diuina, sed personam et ἐπόσασιν significari credimus. Idem accidit in his uerbis, Verbum caro sactumest: Ego et pater unum sue mus: et multis similibus, quæ explicare longum esset.

Cum autem quæstionum religionis duo sint genera, quarum aliæ doctrinam, aliæ disciplinam et Cæremonis as spectant: quod ad prius genus attinet, Primum cam doctrina ut ueram et Catholicam habenda esse iudico,

ġ

qua facris literis est expressa: Deinde, qua ex mente & intelligentia earudem literarum ab iplisulq Apostolos rum temporibus est tradita, & per successionem ad nos ulq; deriuata quarum utramq; pari fidei integritate ams plectendam duco. Tertio loco est, qua ab omnibus Ecclesiis, uel maiore certè parte est recepta, & probabilibus rationibus è facris literis confirmata, hac quog pio cuig suscipiendam existimo: quamuis ingeniosis hominibus rationes occurrere possint, quibus probabiliter refutes tur. Quarto loco quastionum quoddam genus est, qua neg; tam claris Scripturæ testimoniis, neg; tam antiquo & magno consensu Ecclesia nituntur:tamen posterioris bus temporibus, in hac præcipua Occidentali Ecclesia parte constitutæ & receptæ sunt: quæ cum diuinis literis manifestè non repugnent, in earum confutatione neg pugnaciter agendum, neq; ea de causa Ecclesiarum pa cem perturbandam puto. Quòd si sententia aliqua iam omnino recepta & firmata, minus probabilis uideatur, de ea tamen non passim & odiose contendendum, sed cum eruditis & moderatis uiris placide inquirendum & disceptandum existimo. Qua autem certorum homis num quamuis do torum, probabilibus disputationibus asseruntur, ita ut alii aliter de iis sentiant, liberam cuiq; quid uelit sequendi potestatem esse constat. Si qua uerò sententiæ & diuinis literis, & ueteris Ecclesiæ traditioni aduerfæ: & per errorem uel imperitiam, uel etiam ambis tionem postremis his & corruptissimis temporibus ins ucctz

uectæ uidentur, eas ut fermentum uitandas et cauendas non nego: sic tamen, ut priuato homini temerè apud quosuis de iis contendendum no putem, ubi certa offens sio, profectus & utilitatis nulla spes. Itaq; prudentia eam Christianam hic adhibendam, ut non temerè & passim ubiq; dicas quicquid sentias, neq; tamen unquam dicas cotrà quàm sentias ubi uerò gloria Dei uel proximi utilitas postulat, liberè & constanter dicas quòd sentias.

De Caremoniis uerò qua ordinis in Ecclesia conser, uandi, uel disciplina in populo constituenda causa instituta uel usurecepta sunt, ita statuo; Caremonias que à Christoad colligendam noui populi societam institus ta sunt, que Sacramenta uocantur, caste & integre obser= uandas, nihil corū institutioni tanquam mutilatis & imperfectis addendum, neq; ut superfluis detrahendu. Interim Apostolis eoruq; successoribus ius potestatemq; concessam credo, ut pro tempore & utilitate Ecclesiæ ritus quosdam & Caremonias instituerent, quibus in pus blicis Ecclesia couentibus sacramenta illa diuinitus instituta administrarentur: tum etiam, quibus disciplina populi tanquam politicis quibusdam legibus, sine qui bus societas nulla cosistere potest, regeretur & contineretur. Ex iis autem ritibus et Caremoniis quadam per uniuersum orbem summa consensione iam inde ab ipsis Ecclesia initiis observata, et ad nos usq; sunt propagate: quarum cum rationes perpetux fint, perpetuam quoq; observantiam esse convenit. Quare traditionum ApoAdonto.

A postolicarum & consuetudinum uniuersalium appellatione ne commendantur. De iis assentior B. Augustino, scripbenti ad lanuarium: In observatione Ecclesiasticarum consuetudinum, hanc rationem tenendam, si quid Scrippturæ diuinæ præseribit auctoritas, non dubitandū esse, quin ita facere debeamus, ut legimus. Similiter si quid ho rum tota per orbem frequentat Ecclesia, hoc quin ita faceiendum omnibus sit disputare, insolentissimæ esse insæniæ. Huiusmodi maiorū constitutiones observadas esse, ex Apostolicis actis discimus: ubi legimus, Paulum, & ei adiunctos, no tantum expressa Dei mandata oppidatim docuisse, uerum etiam observari tradidisse decreta quæ

ab Apostolis & senioribus erant ordinata. Illud tamen uerum est, ex iis qui olim per uniuersum ferè orbem observabantur, ritibus, quosdam aut quiano tantum momenti habere putabantur, aut temporum co, mutatione utiles esse desierant, aut intemperantia populi in abulionem uenerant, paulatim desuetudine esse abrogatos. Nec inficior, alios quoq; eiusdem generis etiam hodie publica auctoritate, modò id quam minimo scandalo fiat, abrogari posse. Nonnulli quoq; adhucans tiquissimi ritus in Ecclesia reliqui sunt, quorum hucusq uestigia, & tanquam lineamenta seruantur, quamuis ab ipfo fine & ulu ad quem initiò instituti funt, nonihil deflexerint: quos tamen, donec legitima auctoritate aut prisco suo fini restituantur, aut etiam ex usu remoueantur, pacis & unitatis studio observandos existimo. Contrà.

trà, nonnulli ritus olim uniuersales, & summa religione ut Apostolicæ traditionis observati, tandem paulatim obsoleuerūt; quos, ut ego quidem existimo, in usum rur, sum revocari per legitimam auctoritatem, quàm minima fieri possit perturbatione, conveniat.

ım

ri

íc,

no

a;

ci

m

Z

Sunt & alii quidam ritus certarum Ecclesiarum proprii, sed longa consuetudine confirmati, qui per loca terrarum regionesq; uariantur. De iis regulam à B. Augustino præscriptam tenendam sentio; Quod neg; contra fidem, nece contra bonos mores iniungitur, indifferenter est habendum, & pro eorum inter quos uiuitur socie. tare seruadum, Itemad Casulanum: In iis rebus de quus nihil statuit Scriptura diuina, mos populi Dei uel instituta maiorum pro lege tenenda sunt. De quibus si dispus tare uoluerimus, & ex aliorum consuetudine alios ima probare, oriet interminata luctatio. Et posteat Sit ergo, inquit, una fides uniuersæ quæ per orbe delatatur Eccles six, tanquam intus in membris, etiam si ipsa fidei unitas quibuldam diuersis observationibus celebretur, quibus nullo modo quod in fide uerum est impeditur. In eande sentetiam B. Hieronymus scripsit Lucinio: Traditiones Esclesiasticas, prasertim qua fidei non officiunt, ita obferuandas, ut à maioribus traditæ funt, nec aliorum consuetudinem aliorum contrario more subuerti,

Non tamen prætereundum hoc loco est, quod eidem Ianuario scripsit Augustinus; Que scripturis non contis episteres, nentur, nec in cociliis statuta nec universali cosuetudine

B ii con-

riantur, oblata facultate resecanda sunt, etiamsi fidei non uideantur aduersari; quia religionem quam Christus li-

beram esse uoluit, seruilibus oneribus premunt

Illud autem in primis obseruandum est, in his ritibus & obseruationibus multis modis uitium accidere posse. Vno modo, cum iis ritibus quorum bonus usus esse potest, falsa opinio & alienus finis adfingitur: quæ opinio cum in animis hominum & non rebus ipsis insita sit, restè sentienti legitimeq; utenti præiudicare non potest. Aliquando ritus ad pium usum instituti, superstitione populi in abusum uertuntur: qui abusus publica auctoritate tollendi, priuata autem cautione uitandi sunt; bor nus autem usus, si quis est, retinendus.

Scitè dictum est à quodam scriptore Italico nostra atate; Tanti no debet esse ullus abusus, ut propter ipsum tollatur bonus usus. At magis pro coseruando bono usu, corrigendi sunt abusus, si qui sint in Ecclesia. Quanqua hac superstitio usq; eò inualescere potest, ut publica auctoritate rem quoq; ipsam, cui superstitio adiuncta est, è medio tolli conueniat: ut de aneo serpente ab Ezechia

rege factum legimus.

Nonnullæ quoq; huius generis constitutiones sunt, quæ quamuis exiguum usum habere uideantur, tamen unitatis retinendæ et scandali uitādi causa seruandæ sint. Aliæ eius generis sunt, ut cum plerūq; utiles esse possint, tamen non rarò tempus incidit, ut priuatim corum obe

fer,

feruatio uel impossibilis uel noxiasit: ut in iciuniis et de lectu ciboru haud rarò ægrotis et debilibus accidit. Hic à uerbis statuti ad mentem institutoris et Ecclesiæ confugiendum esse mon dubito. Non dissiteor tame, postre, mis hisce temporibus, unà cum ignorantia, auaricia et ambitione, superstitios quoq; nonnullos cultus et ritus in Ecclesiam irrepsisse, ita ut uitium ipsis rebus inhæ, reat, ipsorum q; observatio sidei integritati officiat. Hos ut publice per eos quorum in Ecclesia summa potestas est, tollendos: ita privatim cuiquitium agnoscenti cas uendos, neminem inficiaturum puto.

In horum autem rituum diiudicatione dupliciter error accidere potest. Primum, si nimio odio superstitionis, ii ritus qui tolerari, citraq; impietate seruari possint,
pro noxiis et impiis temere damnentur et abiiciantur.
Rursum, si caco caremoniarum amore, et inconsiderato Ecclesiastice potestatis zelo superstitiosi et impuri ritus pro religiosis et sanctis defendantur & exigatur. Que
tamen diiudicatio homini in rebus Ecclesiasticis utcunques
uersato, nulloq; partium aut personarum studio prape-

dito, haud ita difficilis erit.

Hæc de doctrina & Cæremoniis sententia mihi post diuini spiritus implorationem, harumq; controuersiaru sepositis partium studiis ad arbitrium diuinarum literarum & antiquæ perpetuæq; traditionis quæ in uetustis patrum scriptis & conciliorum antiquorum decretis exetat, explorationem, uera, Christiana, Catholicoq; homis

ni pacisq: & Ecclesiastica unitatis studioso digna & conueniens uisa est.

Cum igitur in hac Ecclesia Occidentali siue Romana, in qua nati, & in Christo regenerati, cuiusq; per baptismu (quantum ad externam conversationem) cives et mems brum effecti sumus, professio Christiani nominis, Scriprurarum auctoritas, & doctrina illa Apostolica, quodad capitales Religionis articulos attinet, retineat, sacramens taqut funt à Christo instituta seruentur, (quamyis in Eucharistiz celebratione & dispensatione nonnihil uitii uideri possit) & in multarum Caremoniarum & rituum observatione priscæ adhuc Ecclesiæ imago in ea cospicia tur:adhec perpetua presbyteror u seu Episcopor u quauis multum à prisca integritate degenerantium, iam indeab Apostolis successione gubernetur; hancinguam Eccles siam ut ueram Ecclesiam & domum templumq; Dei,ma gnzá; illius & Catholica Ecclesia non contemnendum membrum, non possum non amplecti & uenerari. Quas uis non inficior, candemillam Ecclesiam à prisco suo illo decore & splendore non parum diversam, multisq; more bis & uitiis deformatam, nonunquam & gubernatorum tyrannide miserabiliter pressam.

Porrò hacideo huicexterna societati, quam Roma, nam uel Occidentalem Ecclesiam uocamus, attribuo, quòdin ea Dei uerbum eiusq; sacramenta seruentur, & ingens (uti spero) electoru multitudo, qui reuera Christi Ecclesiam & sponsam constituunt, intra eam contis

neatur: quamuis permulti, iiq; illustres in ea societate sint, imò regnum & gubernationem obtineant, qui ad Christi e cclesiam minimè pertinent, atq; adeò Christi eiusq; doctrina hostes sunt, ac tanquam alieni in ca tyrannidem exercent.

Pulchrè Augustinus, alios ita esse in domo Dei ut ipsi priscibbate etiam sint eadem domus Dei, quæ dicitur ædisicari supra cape supetram: alios uerò ita dici esse in domo ut non pertine at ad compagem domus, nec ad societatem pacificæ fructive seræ; iusticiæ, sed sicut esse dicitur palea in frum etis, &c.

Etalibi: Sunt, inquit, et intus hostes Dei, quor up pectora lbizon si. 4.

Obsedit spiritus Antichristi; et tamen gerunt spiritualia codiuina, &c. Quare quæ in hac Ecclesia, sana et uerè Ecclesiæ Christi consentanea sunt, religios amplector: quæ nonnihil uitiata, modò non impia, cum tollere no possum, pacis causa tolero. Si qui autem grauiores morbi sunt, qui omnino medicationis indigeant, contagionem ita uito, ut tamen corpus ipsum non cum acerbitate insectandum, sed summo cum animi dolore commiserandum, sed summo cum animi dolore commiserandum.

Interim tamen eos damnare non possum, qui in sundamentis Apostolica doctrina persistentes, studio sincera Religionis, cu aliqua correctionis indigere, ab erus ditis & piis uiris admoniti intelligant, in aliqua Ecclesia parte, praeunte summa auctoritate, accedente comuni il lius Ecclesia consensu, in doctrina genere aliqua repurgarut; & Caremonias aliquot etia uetustiores, cu id populi

magna

magna utilitas & propè necessitas exigat, auferendas, alis asq; pietati & disciplina conuenientiores sufficiendas els se putantimodò id quàm minimo scandalo & perturbastione siat, & communio spiritus & uinculum pacis cum reliquo Ecclesia corpore coseruetur. Quis enim mems bro uitio uertat, si reliquo corpore laborate, & sui curam negligente, ipsum sui cura suscipiate non ut reliquo corpori insultet, sed curandi exemplum prabeat, & ad imitastionem inuitet.

Eos igitur qui in his cœtibus ita uersantur, ut nihil aliud quàm Christi gloriam & Ecclesiæ eius instauratione quærant, totoq; animo ad ecclesiæ pacem et unitatem incumbant, et cum reliquo Ecclesiæ corpore, etiamsi quadam rituum et opinionum diuersitate discrepent, charitatis tamen uinculo colligentur, à Christo capite & corpore eius, quod est Ecclesia, separare & remouere no posfum: quamuis à nonullis, omnem Ecclesiæ instaurationem & reformationem uel inconsiderato zelo, uel priuato animi morbo aspernantibus, ut hæretici, schismatici, & Ecclesiæ hostes traducantur & condemnentur.

Illos uerò probare minimè possum, qui ita à Romanæ Ecclesiæ abusibus & corruptelis recedere uoluerunt, ut abipsa Ecclesia desecisse, seq; ab omni eius consortio & communione separasse uideantur. Quare non ad ea medicandam & instauranda, sed perdendam potius et eueretendam, omnia sua studia conserre uidentur. Quemadmodum rursum in iis qui Romanæ Ecclesiæ guberna-

tores

tores & propugnatores haberi uolunt, illud improbandum existimo, quòd morbū nullum agnoscunt: & quod huic rei consequens est, remedia non admittunt: immò de correctione admonentes, & ad curationem exhortas tes, operamq; suam ad id efficiedum offerentes, no modò reiiciunt, & ab Ecclesiæ societate depellunt, uerùm etiam multis in locis crudeliter intersiciendos censues runt: quæ res huic miserabili schismati occasionem des disse uidetur.

Neq; tame satis causa est, cur huic cœtui Ecclesia Cas
tholica nomen detrahatur, quòd multi qui eam gubers
nant, rectè monentes persequantur, neq; enim id Eccles
sia tribuendum est, quod salsorum & insidelium gubers
natorum uitio committitur. Nam & in Euangelio sers
uus insidelis super familiam Dei constitutus legitur, &
Christus de Hierosolymitanis queritur, quòd occiderint
prophetas, & lapidauerint eos qui adse missi suerant; cus
ius tamen Ecclesia communionem & antè Propheta, &
Christus ipse, piiq; atate Christi homines (ut Zacharis
as, Simeon, Anna, Maria, Iosephus) non desugerunt.

Neq; errores tum doctrinæ, tum humanarum traditionum, qui in ea obtinuerunt, ad auferendum Ecclesiæ titulum sufficiunt; cum in Ecclesia Hierosolymitana, in Pontificibus & Pharisæis, qui eius gubernationem tenebant, huiusmodi errores Christus ipse notarit & reptehenderit, cum à fermento Scribarum & Phariseorum cauendum monet, & eosdem seuerè increpat quod irritum

facie

sul

de

tils

ad

nc

im

in

tic

CC

faciat mandata Dei propter suas traditiones: nec obscurè cos insimulat, quò difrustra ab ipsis colatur, doctrinam & mandata hominum docetibus. Idem tamen Christus admonet suos, ut in cathedra Moisi sedentes, id est summa auctoritate & potestate in Ecclesia Dei ex instituto Moisi sungentes, audiant, rectè ex præscripto diuinælegis monentibus pareant: quamuis opera illorum, doctrinæ quam prositentur, minimè consentiant.

At dicunt nonnulli. è uera quidem Ecclesia prodisse Papistas, quos uocant, sed per falsas & nouas opiniones & impios cultus ab ea defecisse: quare ab iis tanquam ab Antichristi Ecclesia & diaboli Synagoga, quàm longis simè secedendum, nullamq; cum ea communionem habendam.

Verum illud mihi uide an non longe aliud sit, à puris tate et sinceritate tum doctrinæ tum morum, qua uetus & primitiua Ecclesia floruit, degenerasse; aliud abipsa ueteri Ecclesia prorsus desecisse; Ecclesia enim abipso suns damento quodest Christus pro nobis mortuus et resus scitatus, æstimanda est; cui fundamento si posteri pro auro & argento et lapidibus preciosis, lignum, sænum & stipulam superstruxerint, non tanien continuò à sundamento recesserunt. Et riuulus, tametsi longo cursu, contracto limo & sordibus, nitorem illum & puritate quæ in ipso sonte, aquaq; sonti proxima spectatur, coinquinaues rit & conspurcarit: no tamen à sonte alienus & seiunctus habetur; sed ibi curandum, ut pro ligno, sæno & stipula, aurum,

aurum, lapides & gemmæ in eodem ædificio, superq; eodem fundamento reponatur: & hic, ut aqua riui quæ potissimum è sonte profluxit, seruata eade scaturigine quo

ad fieri potest, à limo & sordibus repurgetur.

Contrà autem, quòd omnes ii qui ob reprehensionem nonnullorum abusuum initio reiecti, conscientize impulsu in ratione docendi & forma ministerii aliquid immutarunt, ab Ecclesia desecisse dicuntur, & inter hære, ticos & schismaticos numerantur; uidendum est, quàm idrectè et iustè siat. Totus enim Christus caput est, et corpus. A' capite non receditur, nisi per falsam & Scripturis sacris dissentaneam de capite Christo doctrinam: à corpore uerò quod est Ecclesia, non per quamuis ritus um & opinionum diuersitatem, sed per solam charitatis desectionem.

Quare, ut antè quo q; dixi, qui recta sententia de Chrissto, capiti iunguntur: & charitatis et pacis uinculo, etiams opinionibus quibusdam & ritibus discrepent, relisquo Ecclesia corpori conectuntur: nullo modo ut schissmatici & ab Ecclesia alieni habedi sunt, etiamsi ab alia Ecclesia parte potentiore, & gubernationem obtinente resiecti, et ab eorum societate & communione separati uidea antur. Neq; enim quanis reiectio & separatio schismaticos facit, sed initia separationis & causa spectanda sunte non enim separatio facit schisma, sed causa.

Hæc de iistantū loquor, qui hanc separatione inique ferunt, & omraibus uotis pacem et conciliationem des

C ii sides

nione separantur; fidei tamen & charitatis uinculo coniunguntur, & ad omnem consensionem & communio, nem parati sunt, quam diuinis institutis & mandatis non aduersari arbitrantur.

At dicas, perpaucos esse hoc animo præditos. Pleriquenim ex iis qui sibi ab Euangelio nomen sumpserut, eam partem quæ uetus Catholicorum & Romanæ Ecclesiæ nome retinet, prorsus aspernantur, omnem que ues communionem defugiut, nec ut membrum eiusdem corporis amore & misericordia prosequuntur, sed ut Satanæ & Antichristi corpus abominantur. Scio id equidem, & doleo; & qui eiusmodi sunt, quomodo à schismatis nota eximi possint, non uideo. Id certè scio, principes aliquot illius partis, atq; adeò ipsum duce, qui primus ad repurgandas sordes Ecclesiæ sacem prætulisse uidetur, longè aliudnon uno in loco scripsisse, ex quibus locis, quame uisid sit præter breuitatis institutum, unum & alterum subiiciam.

Lugern,

ne ereufatio
Quauis, inquit, heu dolor, Rome peius agatur quam
me quarunda conueniret, tamen nulla causa tam grauis est, aut erit
articulorum.
unquam, qua meritò se quis ab illa separare debeat; imò
quanto peius Romana Ecclesia habet, tanto magis illi &
accurrendum & succurrendum suerit, eis; magis inharedum: nam discessionibus nihil proficies. Adde, quòd
Christus propter diabolu deseri non debeat. Et in disputatione Lypsiensi: Nunquam, inquit, mihi placuit, nec in

Tici-

ætetnum placebit quodcung schisma. Iniquè faciut Bos hemi, quod se auctoritate propria separant à nostra unitate, etiamsi ius diuinum pro eis staret: cum supremum ius diuinum fit charitas, & unitas fp/ritus. Et alibi; Bohemorum dissidium ab Ecclesia Romana nulla potest exe culatione defendiquin sit impium, & contra charitatem. Nam hoc quod unice allegant, sese timore Dei & conscientiæ defecisse, ne inter malos sacerdores & Potifices uis uerent; hoc eos maxime omniñ accusar. Si enim illi mas li sunt, & tu uera charitate férueres, no defugeres; sed etiamsi in extremis maris estent, accurreres, fleres, moneres, argueres: nunquid & nos qui ferimus onera, & ferè importabilia monstra/Romanz curiz, ideò fugimus & discedimus. Absit, absit. Reprehendimus quidem et des testamur, oramus, monemus; sed non scindimus ob hoc unitatem spiritus, non inflamur aduersus eam, scientes quòd charitas super omnia eminet. Idem in resolutioni. bus: Pighardi, inquir, nostri uicini, hæretici, infælix pos pulus, qui forote Romano gaudet, sicut Pharifaus super publicanum, non autem compatitur. Scimus heu nostrū casum, et dolemus; non autem sicut haretici fugimus, et semiuiuum transimus, tanquamalienis peccatis pollui timeremus: nos uerò, quo miserius laborat Ecclesia, eò fidelius assistimus, et accurrimus flendo, orando, mos nendo, obsecrando: sic enim charitas iubet, alterum alterius onera portare.

Nequerò nescio, eum postea hanc cantionem lons

gè contrario & acerbiore carmine commutasse, sed ims portunis & absurdis quorundam hominum aduersumse scriptis incitatumatq; commotu, quos diffiteri non pole fumus, huic miferabili distractioi Ecclesie magna ex par, te occasionem dedisse. Quanquam ne posterioribus qui dem scriptis, cum à Pontificia bulla ferocior factus est, Romanam Ecclesiam, in qua Rom. pontifex imperium tenet, ueram effe Christi Ecclesiam negauit; quamuis eius gubernatores, ut Papam, Cardinales, Episcopos, Doctores, non esse Ecclesia membra, sed tyranos & ho. stes proclamet. Ita enimscripsit ad lectore de gestis Aus gustæ: Quare ego coram te lector protestor, me colere & segui Rom, Ecclesiam, in omnibus: solum illis resisto, qui nomine Ecclesia Romana Babyloniam nobis stas tuere moliuntur. Item aduer sus Bullam: Romane Eccles six abunde satis est glorix, partem esse paruam universalis Ecclesiæ: curiæ potius Romanæista bulla est, &c, Et post comitia Augustana: Illa, inquit, uera Ecclesia Christi fundamentum et columna ueritatis est, locussacrofanctus, in quo star abominatio: et in hac Ecclesia Deus miraculose et potenter seruauit baptismu, textum Euangelii, remissionem peccatorum, sacramentum als taris, ordinationem, claues, &c. Et in Germanico quos dam libello, quem de fidei suz confessione senex edidit, in quo Romanam Ecclesiam seu Papisticam, ut uocant, horrendis uerborum tonitruis percellit, hæc tamen ins tra cætera loquitur: Non solum agnoscimus uos unà nos

nobiscum ex uera Ecclesia prodisse, uerumetiam dicimus uos in Ecclesia esse et manere: imò uerò in ea sedere et regnare, quomo do Paulus dixit Antichristum in templo Dei (non in stabulo uaccarum) sessurum esse uerùm de Ecclesia, uel membra Ecclesia no estis amplizus,&c. Qua non prorsus dissentanea sunt illis qua suprà ex Augustino adduximus. Quomodo uerò atrocissimis distis consentiant, in quibus non ueram, sed Papisticam, non Apostolicam, sed apostaticam Ecclesiam, imò non Ecclesiam, sed Synagogamsatana, prostibulum diaboli, archimeretricem, scolam inferni (et quis omnia illa praz clara elogia enumerare possite) appellat, non uideo; nec multum curandum, neq; mirandum puto, si homo huz mana passus sit.

Hanc quoq; Ioannis Caluini, qui modò auctoritate apud suos Luthero noncedit, de Romana Ecclesia sente tiam suisse, uel ex Epistola ad Iacobum Sadoletum constat. ita enim ibi scripsit: At cuius arrogatiz est, inquis es, iactare penes uos solos esse Ecclesiam, et eam adimere orbi uniuerso: Nos uerò, Sadolete, Ecclesias Christi eas quibus præsidetis esse no negamus: sed Pontisicem Romanum cum toto pseudoepiscoporum grege immanes

esse lupos dicimus, &c.

Hæcilli. Sed plures horum discipuli & sectatores, ne id quidem admissuri uidentur. Nam superioribus diesbus insignis quidam & ueteranus inter eos, ita disertè scriptum reliquit: Nos nomen Catholicæ Ecclesiæ optis

mo iure illis adimimus, nobis autem rectè uendicamus. Verum ego credo, permultos in eo cœtu esse, quibus hæc posterior acerbitas tum Lutheri, tum sectatorum eius/minimè placeat: quiq; etiam, cùm à reliqui corporis so cietate reiecti ac pulsi uideatur, societatem tamen et co, munione omnem Christianam cu toto corpore, quam latè patet, animo ac uoluntate colant. De quibus nobis nunc sermo est.

Eos uerò qui per impiam de Christo Ecclesiæ capite et sundamento sententiam, à Christo capite separantur, et salsa persuasione ab omni societate et comunione alia, rum Ecclesiarum abstinctes, à Christi corpore se diuellunt, uerè hæreticos & schismaticos dicendos et habendos existimo, neq; ad ullam uel externam uel internam Ecclesiæ societatem pertinere puto tut sunt uaria et multiplicia Anabaptistarum genera. Simplices tamen inter hos et specie pietatis in errorem inductos, ut neq; in Ecclesiæ societatem admittere, ita nec damnare prorsus aus sim, sed Deo incorrupto iudici et mitissimo parenti ius dicandos relinquo.

In quibus quicquid est uitii, cum id omne in errore animi et infirmitate iudicii positum sit, et cum nullo sa gitio et scelere, sed potius cum exuperante quodam licet imperito pietatis zelo coniunctum, certe qui eiusmodi sunt, commiseratione potius et ope prosequendi, quam acerbis suppliciis persequendi uidentur. Illud modo cus randum quod in longis et contagiosis morbis sieri cons

uenit,

uenit, ut & salutis eorum ratio habeatur, & ab aliis contagio prohibeatur, quod haud ita difficile esset si sanioris bus consiliis locus sit, sed hæc alterius loci sunt, ad institutum reuertamur.

Quicquid igitur in utraq; hao Ecclesiæ parte, siue ea antiquo nomine Catholica, siue nuper nato Euangelica nuncupetur, integrum, sanum, doctrinæ Euangelicæ& Apostolicæ traditioni cosentaneum inuenio, id ut Christi Ecclesia proprium ueneror & amplector: eamq; Ecclesiam, quod in fundamento uera & Apostolice doctris na, qua breuissimo illo fidei Symbolo continetur, consistat, nec impio schismate à reliquarum Ecclesiarum communione se separet, ueram Ecclesiam, uera q; Eccles siz & Catholica Ecclesia Christi membrum esse iudico. neg; id tantum de Occiduis, sed etiam Orientalibus Ecelesiis,ut Gracorum, corumq; qui ipsorum instituta fe; rèsequuntur, ut Ruthenorum, Syrorum, Aethiopum & Armeniorum sentio: nisi me ab hac sententia-grauior auctoritas, rationes q; ualidiores dimoueant. Neq; ad hac unitatem Catholica Christi E cclesia diuellendam & difrahendam, Cæremoniarum aliquot & quæstionum dis uersitatem ualere puto, modò in fundamento sidei cum capite Christo, & in sincera charitate cum corpore eius quod est Ecclesia, communio & societas retineatur.

In primis autem odi factionum illa odiosa & è Tartarousq; emissa nomina, cum hi alios Papistas, Antichristianos, Satanz ministros, hostes doctrinz Christi: illi uerò contrà, hos Hæreticos, Schismaticos, Apostatas, Ecclesiæ Christi hostes appellant: ut quæ nihil aliud quàm exitiali schismati & miserabili dilacerationi Eccle-

fix, pabulum & nutrimentum suppeditant.

Neq; uerò ita partium studium uitandum puto, ut utraq; parte improbata, nouam quandam & neutralem (quam uocant) sectam introducere uidearis; sed ea tans tum partium addictionem improbandam duco, quæ libertatem & æquitate iudicandi præpediat, qua uidelicet à uitiis & erroribus, quibus neutra pars omnino immunis est, considerandis & reprehendendis auoceris; & ad ea quoq; quæ in altera parte recta & sana sunt aspernanda. eamq; hostili animo persequendam compellaris.

Quin potius heresibus, que per impia de Christo dos gmata à capite Christo, & nefario schismate ab eius corpore recesserunt, damnatis, in utraq; hac parte quæ suns damentum religionis retinet ita uersandum existimo, ut si non per omnia in ritibus & sententiis coueniatur, charitatis tamen communio sirmiter retineatur, & ad plena quoq; solidamq; concordiam constituendam omni stus dio contendatur. Hoc ego officium pii uiri, suæq; saluti consultum uolentis, his perturbatissimis periculorumq; plenissimis temporibus, esse iudico. Quòd qui præstent, cos uerè pureq; Catholicos esse & dici posse arbitror. Namq; religio uera sinceraq; inter duo mala mihi posita & constituta uidetur.

Extant enim hodie potissimum duo hominu genera:

quorum alteri, quòd Ecclesiam non paucis maculis res
spersam, & paulatim contractis uitiis desormatam uidet,
omnem eius statum labesactatum & conuulsum cupiūt:
& dogmata Lutheri, non quæ sanior adhuc & tranquillis
or, sed postea Bullæ impetu perculsus, irritatior & come
motior, asseruit, quouis modo consirmanda & desendes
da ducunt: id quod à suis sectatoribus (quos habet nec
pauciores, nec obscuriores) Caluino quoq; accidit, quos
fortassis rectè Anticatholicos & Lutheranos seu Caluis

nianos appelles.
Sunt alii ex ad

Sunt alii ex aduerso, qui quòd non pauca ex ipsa antis quitate adhuc apud se reliqua uidet, præsentem Ecclesiæ statum, quamuis corruptum, & paulatim subortis abussionibus cotaminatum, omnino tamen suo loco manes re uolunt, neq; quicquam, quamuis id ueterum decretis cosentanee sieri possit, immutari patiuntur: pontisicem uerò Romanü, quem Papam dicimus tantum no Deum faciunt: eius q; autoritatem non modò supra totam Ecclesiam, sed supra ipsam Scripturam diuinam efferunt: & sententiam eius diuinis oraculis parem, imò infallibilem sidei regula constituunt; hos non uideo cur minus Pseudocatholicos & Papistas appellare possis.

Inter hos qui maxime hodie in Ecclesia eminent, tertium quoddam genus hominum, quamuis fere occultu & obscurum, reperiture qui cum in alterutra parte uersari cogantur, tamen nulli parti ex animo addicti, quicquid utrobios rectum & Catholica fidei & observationi

D ii cons

& modum mediumq; (ut in contentionibus fit) exceden, tia deprehenduntur declinantes, ueram, sinceram & divinis literis Catholicaq; Ecclesia traditioni congruentem pacem & concordiam omnibus uotis exoptant, et ad eam conciliandam omnem suam operam & studiū conferre parati sunt. Atq; hoc animo si plures in utraq; parte praditi sint, facilius & citius pax sutura, et concordia cosituras st. Nam nisi talium hominum consilium ualeat, nulla conciliationis spes est: & tales si audiantur, de paci-

ficatione desperandumnon erit.

Sed proh dolor, in utraq; parte plures, iiq; potentio, res, ita animo comparati uidentur, ut hostilem animum in fe mutuo induerint: et cum pacem utrinq; optare uis deantur, eam pacem uolunt, non quæ utraq; parte salua, mutua conciliatione & confæderatione constet, sed qua cum alterius & aduersæ partis oppressione et deletione conjuncta fit. Videtur enim mihi hac Ecclefiarum dinisio persimilis esse dissensioni ciuili, in qua pars altera ab iis qui Rempublicam tenent, corruptas leges, et iniquis se constitutionibus pressam questa, dum conditiones proponeret, repulsa & damnata, et quasi secessionem facere coacta est. Hinc Ecclesiæ, Republica in duas partes diuifa, crescente indies dissensione, res in atrocissimum odium et quasi ciuile bellum erupit, ita ut ex his pleriq: iniqua iam petere, illi ne æqua quide conceffuri uideatur. Habet aute utraq; pars suos propugnatores, qui par

tis suz studio incitati, quouis modo causam suam desens dere & tueri conantur: et hostili animo aduersam pars tem insectantes, in ea perdenda et extinguenda omni studio laborant: cum tamé in utrisq; castris boni et æqui uiri reliqui sint, qui communis Reipublicæ amantes, ad pacem et concordiam mutuam, et Reipublicæ ad priscas leges, quibus initiò constituta suit, instaurationem omnia sua consilia et studia conserunt.

Ex quo apparet, duobus modis in utrislibet castris aliquem uersari posse; uno modo, ut unius partis propugnatore, et alterius partis infestum hostem; altero modo, ut intercessorem et pacificatorem, qui quamuis in alterius partis castris maneat, alteram tamen partem ut eius dem Reipublicæ membru amore prosequitur. Quarenon ad eius euersionem, sed conciliationem potius et consederationem cossilia sua refert: quo sit, ut qui in aduersa parte prudentiores et æquiores sunt, eum non ut hostem et inimicum, sed ut ciuem et amicum habeant, sit quidem non rarò, ut seruente inter utrosq; pugna, utrinq; plagas accipiat: qui tamen si aliquando se collegerint, ardorq; ille pugnæ deserbuerit, benè ab eo sibi consultum, gratiamq; illi se debere satebuntur.

Hic tamen apparet, quàm deploranda et periculi ples na sit conditio eorum, qui hanc uiam ingredi, ac pacificas torum munus tueri uolunt. Nam cum duæ hæ tanquam factiones uniuersum penè Europæ Christianismum ins terse partiti sint (quamuis altera in duas quoque partes,

D iii casq;

easq; ferè pares, dissecta sit) fit, ut plerisq; in locis, acrio ribus illis partium patronis gubernationem tenentibus, uix zquis his & moderatis hominibus locus detur: imò plerung utrifq,aduersarioru loco habetur, & exilii, for, tunarum capitisq; periculis exponuntur. Aegrè enimil, li quenquam in sua societate admittunt, qui non per ome nia illis colentiat, omniaq; apud iplos recepta probet, alteramq; partem ut inimicam hostiliter oppugnet. Quauis alia aliis loca hac in parte mitiora & æquiora fint,eaq; de causa tranquillitate quoq; maiore frui uidemus; quibus in locis præclarè cum huiusmodi pacis amantibus uiris agitur, si utcunq; quietæ sedes concedantur, quiut grauiora pericula euadant, leuitatis certè, inconstantia, timiditatis & adulationis notas uix effugiūt, cū illis utriq; parti aduerfari, his uerò utriq parti assentari uelle iudi cetur: ad honores uero, dignitates & opes cosequendas, aditus ferè omnino illis interclusus est, quò nisi magna, tum & potetum fauore, quos sibi ferè partes uendicarut, non peruenitur: sed præmia sibi in cælesti Hierusalem, ciuitate aterna perpetuaq; pacis, reposita ese sciant.

Inanis autem mihi eorum oratio uidetur, qui his Religionis dissidiis se à pietatis studio retardari & auocari queruntur. Satis enim ampla pietatis exercendæ materia in iis rebus, quibus in rebus utring, conuenitur, proposita est. Nam de side in Christum mortuum & resuscitas tum pro nobis collocanda & charitate Deo & proximo exhibenda, controuersia nulla est. Porrò in his duobus capis

capitibus pietatis summa consistir. Quid enimest aliudpietas, quàm officium præstare Deor quòd officiu quid aliudest, quàm eius obtemperare mandatis. Porrò mans data eius, Apostolo eius teste, grauia non sunt; uidelicet ex Deo natis, & eius spiritu præditis. Hoc est, inquit, mās datu eius, ut credamus innominesilii eius I E S V Chris

fti,& diligamus alterutrum.

Non igitur pietas subtiles arduarum & difficilium quæstionum disceptatores, & curiosos latentium & abdis tarum rerum inuestigatores; sed simplices breuissimi uerbi, hoc est mortui & resuscitati Christi professores, & fidos uoluntatis suæ executores requirit. Propè, inquit Paulus, est uerbum in ore ruo, & corde ruo; hoc est uerbum fidei quod prædicamus. Quia si consitearis in ore tuo Dominum I ES V M, & in corde tuo credideris quòd Deus suscitauit illum à mortuis, saluus eris, &c. Et idem: Nemini, inquit, quicquam debeatis, nisi ut inuicem dilis gatis. Qui enim diligit proximum, legem impleuit, Et ad Timotheum monet, non intendendum fabulis & ges nealogiis infinitis, quæ quæstiones exhibet magis quam zdificationem Dei,quz est in fide; finem autem & coms plementum totius precepti esse charitatem de corde pu ro, & conscientia bona, & fide non ficta.

Opportuna igitur & observatione digna est oratio Irenzi, quæ extat lib. ii. de hæresibus: Melius est, inquit, nihil omnino scientem quempiam, ne quidem una caus Iam cuiuslibet corum quæ facta sunt, cur factu, & credere Deo, et perseuerare in eius dilectione, que hominem uiuificat, nec aliud quarere ad scientiam nisi I E S V M
Christū filium Dei, qui pro nobis crucifixus est: quam
per quastionum subtilitates et multiloquium in impietatem cadere. Cui et hac Hilariisententia cosentit lib, x.
de Trinit. In simplicitate sides est: in side iusticia est. In
consessione pietas est. non per difficiles nos Deus ad
beatam uitam quastiones uocat, nec multiplici eloquen,
tis sacundia genere solicitat. Inabsoluto nobis ac facili
est aternitas, sesum suscitatum à mortuis per Deum cre,
dere, et ipsum esse Dominum consiteri.

Non est igitur, quod quis uel inquietorum hominum contentiones, uel rerum credendarum et saciendarum dissicultates et perplexitates, ignauiæ et impietati suæ prætexat. Sunt quidem nonnullæ quæstiones, quæ à curiosis et inquietis hominibus excitatæ, etia doctis et piis uiris negocium saciunt. In his ea moderatio adhibenda uidetur, ut primum de iis nihil temerè, præsertim quòd sit manisesto Dei uerbo contrarium uel alienum, statuatur: neq; propria sententia contentiosè et pertinaciter obtrudatur et desendatur, dissentientes uerò non supers

bè et contumeliose repellantur.

Atq; utinam his temporibus audiatur B. Augustinus, qui pios quosdam et religiosos uiros, de prædestinationis mysterio non satis inter se conuenientes, his uerbis commonesacit: Nunciatum est mihi de uobis, fratres, ab aliquibus qui in uestra congregarione sunt, essos inde

uenc-

uenerunt, quòd de hac re dissensiones in uobis sunt. Itaq; dilectiss. ne uos perturbet huius quæstionis obscuritas, moneo uos primum, ut de his quæ intelligitis, agatis Deo gratias. Quicquid est autem quò peruenire nodum potest uestræ mentis intentio, pacem inter uos & charitatem seruantes, à Domino ut intelligatis orate; & donec res ipsa perducat ad ea quæ nondum intelligitis, ibi ambulate quò peruenire potuistis. Hæc admonet aposto lus Paulus, qui cum dixisser nondum se esse perfectum, paulo post ait: Quorquot ergo perfecti sumus, hoc sapiamus; id est, ita nos esse perfectos, ut nondum ad perfectionem quæ nobis sufficit, uenerimus, continuoq; subminxit; Et si quid aliter sapitis, hoc quoq; Deus reuelabit: ueruntamen in quod peruenimus, in eo ambulemus.

Huic consilio Augustini, imò uerò Apostoli, si quidam obtemperarent, melius & publica quieti, & sue tran-

quillitati consulerent.

Habet igitur hic pius animus, ubi feruente hoc æstu contentionum nonihil acquiescat. sed quia difficile est, ut non aliquando uiros præsertim literatos, hic æstus insuoluat: ea cautio & diligentia adhibēda erit, ut neq; præspostero pacis & quietis studio, uel nimio periculorum metu ueritatem prodat, & conscientiam lædat: neq; rurs sum inscito ueritatis zelo, uel teneræ nimis conscientiæ prætextu, non nevessariis de causis uel publicam pacem uel privatam quietem perturbet.

Optandum quidem illud imprimis effet, ut auctoris

tate publica ea forma ecclesia costitueretur, in quam sa niores utriulq, partis merito consentire & in qua religio, si utrimq; animi libenter acquiescere possint, sed id cum neg; subito ob morbum inueteratum, neg; à quouis, sed à summa tantum auctoritate & potestate præditis fieri possit, privatus interim homo, Prasentem Ecclesia in qua uersatur statum, quatenus nihil impietatis cotinet, quamuis minus purum arq; florentem, boni confulet, eiusq; emendatione precibus & uotis apud Deū exposcet. Qui uero eruditione & rerum sacrarum peritia præditi sunt, etiam operam suam & studium, si quem modo eius ulum esse uiderint, ad Ecclesia constitutionem & instau-

rationem adjungent.

Hæc de officio boni piiq; uiri, sed priuati, nulloq; pus blico in Ecclesia munere fungentis, dicta sint. Eoru uerò qui publicum docendi & res divinas administrandi offis ciù tenent, alia ratio est. Ad cos einim præterea pertinet, ut peruersas opiniones & falsos cultus, si quos in sua parte obtinuisse perspexerint, neq ignauè dissimulado alat, neg importune insectando confirment; sed modo pru denter de iis corrigendis dispiciant, modo etiam si resses rat, prophetico spiritu afflati liberè constanterq; apertas diuinæ legis transgressiones redarguant, neq; ullum huius rei causa periculum desugiant; exemplo Zachariz fi lii loiadæ, qui indutus spiritu Dei, populu & Regem pas làm trasgressionis & defectiois accusauit: quare regis log iusu à populo in ipso templi atrio lapidatus occubuit.

Si quis igitur huiusmodi munere fungens, suz partis Eccleliam tyrannide pressam, eamq; periclitantem inues nerit, non dubiū quin aperte tyrannicis & impiis edictis, quibus aut falsa doctrina, aut impius cultus stabilitur, aduersari, & prosuo officio intercedere debeat. Quòd si ea de causa ciuitate, hoc est Ecclesia eius comunione pels latur, non nego quin suis se armis, id est diuinis & Ecclesiasticis scriptis aduersus tyrannorum criminationes & persecutiones tueri possit: itaq; tyrannidem ipsam qua Respublica premitur, non ipsam Rempublicam tyrannide pressam oppugnabit quomodo olim Thrasibulus occupata Atheniensium Republica à tyrannis, profugis aliquot ciuibus collectis, tyrannis bellum intulit; non ut Atheniensium ciuitatem, suam patriam, euerteret, sed ut eam in libertatem assereret. Quod si, ut non raro fit, à tyrannorum factione interimatur, habet exempla prophetarum: ut quorum imitatur facta, eorum quoq; præmia consequatur.

Cum autem suprà de concordiæ et pacis studio non nulla dixerimus, hoc modò admonendum duximus, in ea concordia & pace concilianda id cauendū esse, ne que uis tranquillitas & quies, quæ etiā in summa servitute & corruptissimo Ecclesiæ statu esse possit, pro Christiana pace suscipiatur. Ea em demum uera, solida & Christiana pax est, quæ cum Dei gloria & uoluntatis eius obsecutione coniunsta, et ab omni corruptela cœlestis doctrina & diuini cultus seiunsta est. Quare nequaquam hic

ii quo

quorundam hominum, qui Reipublica confiliis adhis bentur, studium probandum est; qui reru ordine inuers so, humanis diuina & terrenis cœlestia cedere uolunt: & religione taquam Lesbia regula, ad præsentem qualeme cũq; Reipublicz statū componendum & tuendū,utens dum censent: cum Rempublica & Ecclesia lapsam & deformatam, non ad religionis normam erigere & constituere, sed Religionem ad Reipublica & Ecclesia quales cunq ftructuram farciendam & fulciendam inflectere & detorquere nituntur: eiq; peruerso & præpostero studio pacis & tranquillitatis publica nomen pratexunt; eoq; prætextusumpto,omnesad uitiorum correctione & les gum diuinarum instaurationem (sine quibus uera, solida & firma inter Christianos pax & concordia constare non potest) adhortantes, ut turbulentos, seditiosos et pacis publicæ perturbatores crudelissimè insectantur.

Sed de officio Principum & Pontif, quibus Reipublis cæ et Ecclesiæ procuratio et summa administratio commissa est, nunc non est dicendi locus: quorum plerosq;, proh dolor, hodie uidemus, in curando hoc exitiali Ecclesiæ dissipatæ & dilaceratæ morbo, non bona consilia, neqapta remedia sequutos. Nam cum à radice et causa, morbi curatio sieri deberet, eam non modò non euellés dam et resecandam, sed potius sirmandam et stabiliens dam curarunt: ea tantum quæ in præsens molestiam aliquam, quæ tamen salutaris esse poterat, adserebat, ausers re et è medio tollere statuerunt: et ut delicati ægri solét,

uera

uera remedia, quòd amaroris aliquid adiun fum habeat, aspernantes, temporariam tantum leuationem adhiberiuoluerunt. Quo factum est (quod in sebricitantibus, aquæ potu seruorem morbi lenire uolentibus, sieri conssueuit) ut ad tempus nonnihil ægritudo leuari uideatur: sed postea impetu maiore et cruciatu uehementiore rescurrat, et periculosius recrudescat. Cuius rei hodie triste exemplum in amplissimo regno uidemus, in quo præsposteræ huius curationis infelicissimus fructus perspicitur.

Nec obscurum est quantum momenti in Ecclesiæ morbis sanandis in eo positum sit, si Reges, Principes,& magistratus, officium suum quod Ecclesiæ Dei debent, et rectè intelligerent, et sedulo exequerentur. Sed pleries omnes consiliis et cohortationibus male in hac causa consultorum hominum usi et incitati, no ad uera mor> borum Ecclesia curationem, sed ad partis cui presunt des fensionem, et aduersariæ partis euersionem, potestatem suam convertunt. Sunt tamen nonnulli Principes, summostudio et maxima animi propensione Ecclesiæ suæ procurationi commissa consultum uolentes; qui cum omnino præsentem Ecclesiæ statum correctionis alicuius indigere perspiciant, in tantis opinionum uarietatibus, et animorum distractionibus, quid potissimum se= quantur non uident: et multis grauibusq; uitiis, quibus utraq; factio scatet, deterriti et debilitati, ab omi prorfus Ecclesiæ emendatione se cohibet; qui fortalsis ea emena

dationem cum aliqua utilitate et successu suscipere possent, si aquiorum hominum, & hanc regiam quam utcunq; commonstrauirnus uiam sectantium cotiliis uterentur. Sed his non modò accessus ad principes intercluditur, et auctoritas omnis adimitur: sed quoad sieri potest, cotemptio et odium, leuitatis et timiditatis criminis bus obiestis, uel suspicionibus iniectis, conciliatur.

Sed hæc huius loci non sunt. Priuati tantum homis nis officium indicandum suscepimus: qui tamen non ita priuatæ suæ quietis rationem habere debet, ut non pro tempore & conditione sua in commune consulat: et in ea consolatione non rei samiliaris conferuationem, non samam, non opes, non amicitias et cognationes, sed D E V M tantum et conscientiam ex D E I uerbo rectè institutam proponat. Quòd si consilii sui nullum usum esse uiderit, iuxta Propheticum dictum, in silentio et spe presidium sibi et arcem collocet; exemplo piorum in Iudæa uirorum, qui Pharisæis et impiis pontificibus gubernationem tenentibus, populoq; tanquam naribus tracto impius duces sequente, ipsi taciti Scripture oracus lis instituti, et spiritus sancti assatu edocti, redeptionem Israelis expectabant.

Plura quidem et uberiora de hoc argumento dici pole sent; sed his paucis satis multa mihi dixisse uideor. Dedi enim operam quantum potui, ne quid prætermitterem, quod ad causæ expositionem ac consirmationem, et ad obiectorum anticipationem et resutationem pertineret.

Non

Non ignoro tamen, ab ingeniofis et acribus hominibus multa et speciosa in aduersam partem dici posse: quos ego rogo, et monco cum Apostolo, utita commoucans tur, ne nimia ira culpam sibi accersant: et animo traquila lo et pacato in cubilibus suis, rem cum animo suo expens dant et cogitent. Quod si omnino contrà dicendum pus tent eundem quem ego animum, id est æquum, moderas tum, amicum, et fraternum exhibeant. Nos contrà, si uita supperat, aut leuioribus obiectis respondebimus aut etiam meliora docctibus et saniora monentibus libenter obtemperabimus. Nomen uerò nostrum ea de causa addendum non putauimus, ut lectori liberius æquiusq; iudicandi potestatem permitteremus, quæ præiudicio persona non raro impediri folet.

FINIS.



# DEFENSIO IN

### SONTIS LIBELLI, DE OF.

quum&importunum castigatorem.

AVCTORE VERANIO MOdesto Pacimontano.

Adiecimus initio ex scriptis aduersariis eam partem, cui in hoc scripto res spondetur.

M, D. LXII.



## RESPONSIO AD

### VERSIPELLEM QVENDAM

MEDIATOREM, QVI PACIFICANDI

specie rectum Euangelii cursum in Gallia abrumpere molia tus est.



Xcusus est his diebus virulentus liber plausibili titulo sucatus, De officio pii, ac publica tranquillitatis verè amantisviri, in hoc religionis dissidio.
Author nomen suum ideo se non adscripsisse excusat, ne conceptum ex persona praiudicium, causa
obesset. Equidem facile patiar de re tota integrum
ex libro iudicium sieri: modò è medio tollatur larua, quas sibi multiplices induit ad fallendos impe-

ritos. Seà prima adolescentia valde religiosum fuisse iactar, nec tamen superstitionibus deditum: fibig arrogat quod nemo quamlibet excellentis ingenin de se profiteri ausit:vt simplicibus, qui præsertim eu nonnouerunt, persuadeat se angelum esse è colo delapsum, cuius voci non fecus armoraculo acquiescere rectum ac tutum fit. At quoniam apud nos, quibus pridem familiariter cognitus est, nullu huius tante vel pietatis, vel prudetie specimen edidit, sibi à nimia crededifacilitate caueant Lectores. Coqueritur graues & moderatos viros, quorum videri vult fignifer magis quam postremus, excludi à publicis confilis, nec authoritate qua decebat valere ad sedadas turbas. Quasi verò nos lateat quorsum nuper profectus sit in Gallia: quain fallaci pretextu simulauerit curada fibi effe domeftica negotia, cum recta fe ad eum contulerit. ex cuius gratia sperabat opimam prædam: quæ confilia coxerit, & poftea agitauerit: quam se proditorie infinuauerit apud quosdam Proceres: & quibus nunc quogartibus se venditare cupiat. Comendat suum ftudiu: ¿quo, moderato, amico, & fraterno animo libru meras impofturas & prestigias spirante, tuendis ac tegendis impis erroribus copositum, & refertű calumnijs ac virulétia, à se editű fuisse afferit. Atqui par superbiæ & factus, deinde seruilis malitiæ & versutiæ exemplum reperire, difficile effet. Faceffant igitur è medio decipula, quibus nimium credulos deludere tentauit: ne fallaces pretextus, quibus fauore venatus est, iniquo præiudicio, causa veritate grauet. Ego vicissim, ne videaracquirendæ fidei causa obrendere personam, quæ Lectores suo pon-

dere moueat, nomen meum subticebo.

Prodit in mediu pacificator quidam, ac se breuem & expeditam rationem afferre prædicat, qua dirimantur omnes controuerfiæ quibus hodie laborat Ecclefia. Exclamare libet, Quid dignum tanto feret hic promiffor hiatu: Nolim tamen sperni, si quid vtile afferat.necverò temere despiciendus est qui experientia duce & magistra, post varias flu-Auationes tandem portum securitatis reperit, ad quem alios inuitat. Sed hic cauendum est, ne vbi imago quieti portus ostenditur, errore trahamur in arenas, quæ nos absorbeant. Et certe mox deprehendent quicunque mediocri iudicio erunt præditi, fatius esse duriter vexari inter scopulos quosliber, quam demergi in hac palude, quæ loco portus ab hoc bono & fido duce oftentatur. Quia autem suspicatus eft non posse omnes suis illecebris facile incantari, postulat ve eo animo feramus anobis diffentientem, quo nos ipfe tolerat, dum ab ipfo dissidemus. Magnum certe & primariæ authoritatis virum effe oportet, à cuius sententia fas non sit discrepare, nisi par pari reddatur, vt libere reijciat quicquid displicuerit. nempe laudabili modestia nomen suum ideo suppressit, ne eius fulgore nos obrueret. Sed homo àvwvuuos meliore se exornat elogio, quod iam inde ab adolescentia rituum Ecclefix observantissimus fuerit: sic tamen vt natura, vel diuino potius impulsu, omnem superstitionem vehementer sit detestatus. Rara indolis falicitas & incredibilis: toto mundo cacutiente, vnum ipsum fuisse in ea arrate perspicacem. Accessit moderatio & grauitas plus quam virilis: fic exofas que ceremonis admixte erant corruptelas habuisse, ve politiam Ecclesia, qua his ceremonis ferè constat, non sublatam & euersam, sed repurgaram & emendaram esse vellet. Quis maturæ atatis viro nunc audeat obstrepere, qui à teneris annis angelica dexteritate predicus, & prudentia imbutus erat. Hinc fit vt vereatur nature adscribere tantam prestantiam: quanquam dubitanter naturam sibi fuisse ducem gloriatur. Tollitur quidem suspicio hic loqui Balduinum, qui longissimèsemper ab omni ceremoniarum reuerentia abfuit.

Iam quò decètius sibi censoris partes vsurpet, viri personam induit: Vbi iterum perspicaciam suam satis liberaliter extollit: quòd mox antequam ex professo ad cognoscendum se accingeret, animaduerterit eos qui prauas opiniones corrigere studebat, νπές τα ἐσκαμμένα profilire. Mirum, niss hæc tam admirabilis in obscuro vitio notando seucritas terreat omnes accompescat, cogatos linguas omes obmutescere. Tandem scriptis vtriusque partis diligenter & attente examinatis (si vera narrat) vltro & citro pari æquirate expensis, arbitrum se inter-

ponens,

ponens, nimiam vehementiam & excessium in vtrag parte damnat. nepe quia audiuit vt plurimum in æstu contentionum id accidere, facturus sibi operæpretium visus est, si integri & ad summam moderatioem
compositi hominis existimatioem sibi acquireret. Ergo vt sedato animo ad censuram agendam se accedere probet, consulto se ab omni partium studio abstinuisse dicit. Sed cum certum sit eum non minus seruoris olim præ se tulisse, quam quos nunc intemperantis accusat, quid inmat spectrum altis cothurnis indutum in scenam inducere, vt se geniŭ
nescio quem è cœlo delapsum persuadeat. Hoc resellende putide & su-

tilis arrogantiæ causa breuiter dictum oportuit.

Ac ne cui videar nimis precise aut morose hominem aspernari, qui vt vigeat purior religio, certam aliquam reformationem expetere videtur:antequam longius progrediar,infidiofam vulpis aftutiam breuiter detegere necesse est. Cui gratificetur, & qua spe conductus prouinciam hanc appetiuerit, in præsentia non disputo certe qua ambitione & auaritia flagrat, deinde qua confidentia est inflatus, non vulgarem fibi mercedem proposuit. Non vtar coniecturis taquam in re ambigua. sciunt mille testes in cuius clientelam se nuper contulerit, cui fidem suam obstrinxerit, cui se deuouerit, & addixerit sua obseguia, cui denique libellum suum obrulerit, non abs g condimeto. Nam quia labra nactus erat fimilia suis lactucis, non posse aliter componi & pacari Gallic turbas prefatus quam sublatis quibusdam crassioribus viris, fibi in manu artificium esse iactauit quo volentos, vt vocabat, piorum conatus discuteret ac dissiparer. Supercilium quamliber efferat, seruiliter adulari voluit nouo patrono, cui hoc commentum placuiffe, non eft quod miremur. Coperat enim fex ante mefibus ad hanc praxin animum adricere, & quotidian eius voces iam ferè in prouerbium tranfierant, inconfideratos esse qui se reformatioi opponerent. Cupide ergo oblatam turbandi matetiam arripuit, vt piorum studia frangerett quia nullum abrumpendi cursus compendium melius sir, quam si hac nebula obtenebrandæ luci spargatur. Correctione quidem opus effe: sed ab acribus remediis non minus esse periculi, quam ab ipso morbo: quia exitialis fit feueritas qua ad extremum víq vitia perfequitur, nec modum fanationis temperat. Vnum hoc nunc agunt qui cupiut in Gallia restitui purum Dei cultum, vt Ecclesia sordibus & inquinamentis, quibus misere fordata est, purgetur. Erumpet subito conductitius intercessor, qui admoneat diu tantade re deliberandum esse. Quanuis enim plurimis vitis corrupta fit religio, & grauissimis morbis laboret Ecclefia, fas tamen non effe facram Romanz ecclefie authoritatem conuellere, totius of Occidentalis ecclesia statum, qui inde pendet, labefactare: A in

4

befactare: quia fine crimine defectionis & schismatis, perpetua quæ ab ipsis Apostolis hucus durauit successio, violari nequeat. Nec deerunt suffragatores ad reliquas fabulæ partes subornati. Ita vana vtilitatis specie omnes piorum conatus facetè eludent. Hac vasritie libellum suisse alaruato pacificatore contextum, facile ex contextu depræhendet oculati.

Hæc porrò totius farraginis summa est, nullu posse certius iudicium inueniri, quam fi ipsa Scriptura, eiusig vera intelligentia adhibeatur. Hic primo observent Lectores, Scripturam in summo gradu ita locari. vt pars tamen iudicij aliunde pendear. Quod ad intelligentiam pertinet, fareor sanè non ideo traditam esse Scripturam ve aboleat prophetiædonum: ideo'g tenendam effe Petri regulam, Non effe privatæ interpretationis qua scripta sunt Dei oracula: quia non hominis voluntate olimallara eft Prophetia, sed à Spiritu sancto impulsi sancti homines loquuti funt. At verò longè alió nos trahit cenfor fuis ambagib. ne quid mometi in se contineat Scriptura, nisi adiuta hominu decretis. ergo postquam visus est aliquid Scripture deferre, in eius locum callide substituit hominum placita, que catholice traditionis elogio infignit: vt veritas non scripta, quam appellat, ad dirimendas omnes controuerfias vna valeat. Necy tamen me later hanc effe vererem & trită canrilena, qua iam annis quadraginta Papatus impieras defensa fuit à suis patronis, sed quia noster Aenobarbus, vt est frote ferrea, & pectore chalybeo, nifi plumbeum quis malit, vt olim de arauo Neronis dictument, quafi rem nouam & in sua officina fabricatam protulir, non inuideo quam tantopere affectat veteratoris laudem: modò palam appareat perfædissimum ludibrium calcari Scripturam, dum nihil perse æstimatur: quin potius ad hominum arbitrium tota eius transfertur authoritas.

Deut.30.
Pfal.119.
67 19.
1jaie 45.
2.Pct.1.
2.Tim.3.
10an.10.

2. Petr.t.

Nos verò his nugis adeoig facrilegis figmentis liberè opponimus que de Lege, Prophetis, & Euangelio, spiritus Dei sepe testatus est: Legem viam proponere vite & mortis: lucerna esse pedibus sidelium, & certum lumen: sapientiam conferre paruulis: esse testimonium Deisidele: mandata eius probos esse consiliarios: Deum non in abscondito loquutum esse: nec frustrà dixisse semini sacob, Querite me: scriptas prophetias instaresse lucerna ardentis in loce caliginos: Scripturam esse vilem ad docendum, arguendum, erudiedum in iustitia, vt integer sit homo Dei: breue compendium Euagelis scriptum esse, vt credamus, & credendo habeamus vitam aternam in Christi nomine. Nisi clara sit & certa, quam lex continer directio, perperam denunciat Moses illic proponi via vita & mortis: si dubia est ac sexibilis, temere Da-

Hid

aid exclamat, Illuminare oculos, vt paruuli quoque inde sapiant. si perplexa est ac ambigua, non testabitur sideliter quid rectum sit. si eius mandata suspensos reddunt discipulos, quomodo vocantur confiliaris si doctrina eius inuolucris tecta est, falsum illud Isaiz, non loqui illis Deum in abscondito. si caliginem suam obsciat, quispiam nebulo: occurrit Apostolus, Scripturz lucem in tenebris quoque sulgere. Iam si ex sola Scriptura peti non porest certa definitio, vbi illa quam magnissic Apostolus przedicat vtilitas ad doctrinz persectionem. Postremo, qui conueniet sufficere nobis quod scriptum est ad solidam sidem, ex qua salutem consequamur: & tamen absque traditione

nihil liquidò cognosci?

Verum ante quam longius progrediar, breuiter refutanda est cenforis nostri obiectio. Hareses inquit, qua exorra sunt paulò post Apo-Rolorum mortem, non Scriptura verbis, sed sana intelligentia profligate funt. Ego autem vt hoc posterius concedo, ita fortiter contendo apertis scriptura verbis denictos fuiffe hareticos. Na quod Arianos dicit, du negant voce το λογομ hypoftafin vel personam fignificari, ratioibus vti aque probabilibus atque Orthodoxos, in eo se patronum detestandz impieraris prodit. Nā si admittimus quod vult, deiras Chrifi in solo concili decreto fundata erit. Quis non videat homine profanum aliud fimulado, hoc fidei principium malitiose conuellere Docet Ioannes aternum Sermonem Dei, qui ab initio vita erat, & Deus Joon, .. apud Deu, carnem induiffe. Rider censor nofter: & probabile est fimas nares suo more contraxisse, dum rationes Ari ta perspicuæ sententiæ opponit. Si quid vnqua humana lingua diferte expressum est : vbi Sermo vocatur Deus, hac locutio clare sonat effentia: vbi autem additur. Fuiffe apud Deum, hypoftafis palam monftratur. Nunc quid fidei meretur qui & zternam Chrifti effentiam & hypoftaticama Patre diftin-Rionem, Scriptura testimonio spoliat?

Similis impudetia in alis quos recitat locis. In veramo partem probabiliter torqueri posse garrit quod scriptum est, Verbum carnem esse losse, la factum, nist traditio Patrum succurrat. Quasi verò non perspicue statuatur vna Christi persona in duabus naturis. nam si Deus factus est homo, conuicta est de duplici Christo, Nestori impietas. Discernitur etiam increata deitas ab humanitate creata. Quòd si cotrà vel Euryches, vel Seruetus insurgant, ac cauilletur verbum esse conuersum in carne, in promptu est solutio: sic esse Deum manisestatum in carne, vein Christo habitauerit plenitudo deitatis: ve caro suerit Dei teplu. Quid ergo opus erit mutuari aliunde quod nobis to sego de Pater ynum suCepsori ambigua est ac anigmatica propositio: Ego & Pater ynum su-

mus

mus. Potentiam suam vt commedet Christus, in cuius fidutiam recumbir piorum fecuritas, fe cum Patre vnum effe afferit. Cuius impudentie eft.fenfum apertifsimis verbis detrahere, ac fi confusus tantum fonusa Spiritu sancto editus forer: Et certe male nobiscum ageretur, nisi firma ex Lege. Prophetis & Euangelio nobis religio constaret. Negat bonus censor, doctrinam illic compræhensam mederi posse erroribus. Quid autem lfaias: Cum multiplici superftitioum labe vitiatus effet Dei cultus, & veritas mendacijs obruta, vt remedium adhibeat tantis malis, no nifi ad Legem & testimonium suos reuocat. Quò dilucidius tota pieratis summa in Euangelio patefacta & exposita fuit, illic haud dubie liquidior suggeritur omium errorum dilutio. Quare Paulus Ecclesiam ad omnes pugnas instruens, satis habet vocare Dei verbum, Gladium

spiritualem: Traditionis non scripta, nulla mentio.

Verum in quem labyrinthum nos conncere velit impostor, prudenrer expendant lectores vt fibi caueant fatetur veram effe & carholica doctrinam quæ facris literis est expressa: sed pari fidei integritate amplectendam effe ducit, quæ ex earum mente & intelligentiaab ipfis vf. que Apostolorum téporibus tradita ad nos peruenir, verum cuius erit momenti, verum censeri cuius absconditus sit sensus Catholica sit veritas quicquid Scripturis continetur. Verum fi quid in controuerfiam vocetur, quia flexibile eft το εγγραφομ inftar naficerei, abig traditiois subsidio quicquam definire fas no sit. Quid iam fiet præcipuis fideinoftræ capitibus: Tria folum exempli caufa proferam: Naturæ noftre corruptio & misera animæ seruitus sub peccati tyrannide, gratuita iustificatio, & Christifacerdotinapud verustissimos Scriptores ita obscurè attingitur, vt nulla inde certitudo possit elici. Nondum exorti erant pernitiofierrores. De libero arbitrio, De operum meritis, De satisfactionibus:nondum creati erant ingenti turba patroni:nondu qui pro mundi reconciliatione Christum Patri offerrent, inaugurati erant sacrifici. Et Saran callide spinosis quæstionibus pios Doctores intricabat:multag deliria, quibus refutandis occuparentur, spargebat per fanaticos homines, vt negligentiores esfent in hac parte. Quoniam verò errores, quibus profligandis tunc circumagebantur, magna ex parte funt obsoleti, mediocrem duntaxat fructum percipimus ex eorum libris. Interea si ex corum traditione haurienda sit cognitio salutis nofira,iacebit omnis fiducia: quia exillis nunquam discemus quomodo Deo recociliemur; quomodo illuminemur à Spiritu fancto, & formemur in obsequiù iustitiæ: quomodò gratis accepta nobis feratur Chrifti obedientia:quid valeat facrificium mortis eius, & cotinua pro nobis intercessio quarum rerum luculera explicatio in Scriptura passim

Ifaic ?.

Epbe. 6.

occurrit. Itaque nouo hoc magistro authore, quæcung ad salutem apprime cognitu necessaria sunt, non tantum manebunt semisepulta, sed quia nulla traditio suffragatur, certitudine carebunt. hoc scilicet non

erit sponte ad plenum solis sulgorem cacutire?

In altero membro aquè pestisera labes, ve pari integritate ampleframur que ab exordio Euangelij recepta sunt dogmata, atque Scripturam. Vbi ergo illud Pauli, fidem ex auditu effe, auditum autem ex verbo Deiffiexcipiar cenfor, verbum effe Dei quod approbatum fuit Romino. communi ecclesiæ consensu: rergiuersandi non est locus, quando Paulus ex professo hominum placita à Dei oraculis discernit. Primum internos conueniat quid fit verbum Dei. Si respondeat censor aliud esse scriptum, aliud non scriptum: hac secunda species qua nota insignietur, ne de ea ambigere liceat? Summum crimen & nefas erit non credere veritati non scripra. Porrò nullum erit eius discrimen ne misceatur mendacijs. Quid agent mileræ conscientiæ his angustijs constricte. venesciant quid credendum fit. Quod si rursum excipiat censor, tribus notis depræhendi posse hoc spectrum Catholicæ traditionis, antiquitate, vniuerfitate & consensione, non multum apud sanæ mentis homines proficiet malus dialecticus, qui membrum vnum in duo discerpit. Quid enim est Vniuersitas & Consensio, nisi Vniuersalis consensus: quia si pars rantum consentiat, nihil ad traditionem Ecclesia. Verum vthuic inscitic ignoscam, velim nobis exponat, sufficiatne vnaquæqueex notis. Si in sola antiquitate acquiescendu est, prodigiosissima quaque hareses, qua Apostolorum atati contigua suerunt, sidem Catholicam efficient. Si tres notas fimul connexas effe oporteat, non alis fidei nostra capitibus accommodari poterit, quam de quibus nulla est inter nos & Papistas controuersia. Sic nusquam reperietur vniuersiras. Vnde apparet non modò fucum fieri, sed inanes prestigias obtendi fimplicium oculis, dum sub fallaci traditionis titulo obtruditur confusum ex varia mixtura chaos. Porrò qualis ingenuitas, spectrum antiquitatis obijcere, ex quo mox prodigiosa scaturiat errorum omnium congeries: Nam fi rogemus quanam fit vetustas, cuius decretis parendum est: nobis insulfas nænias iactabit censor, quæ sub nomine Ignatij. Clementis, Lini & fimilium circunferuntur. Miror etiam, cum facile erubescar, non magis esse verecundum, dum lucem que resulget in Scriptura fimplicitate, ex confusa densag priscorum interpretum caligine peri iubet. Arque, vt breuiter absoluam, hæc fuit origo Cabalæ que Indeos fascinauit. Hinc proditt Pharisaorum secta, qui Legem & Prophetas contaminarunt adulterinis commetis. Ex eadem lacuna emerfit Papatus: nec alia fultura nititur Mahometis religio. Quibus exemplis fatis superer monemur quam exitiale sit, vel tătillum a puro & ge-

nuino Dei verbo deflectere.

Ad alias poftea species descendit:ac doctrinam, que ab omnibus Ecclesiis, vel maiori certe parte est recepta, & probabilibus rationibus è facris literis confirmata, vult indubie suscipi : quanuis ingeniosis hominibus ratiões occurrere possint quibus probabiliter refutetur. Telam quidem araneæ texit impostor. sed quibus nos insidis apperat, obseruandum eft. Paulò post in locum ecclesiæ Carholicæ subrogabit Romanam sedem.cum ergo pertinaciter tota, quam vocat, Occidentalis ecclefia defendat quicquid impieratum merito derestamur, sublara erit tota inquirendi libertas. Quantumuis enim probabili ratione oppugnes quod videbitur non effe rationi confentaneum, ingeretur clypei instar, maioris partis consensus. At sententiam hanc prudeter temperat censor, dum probabilem confirmationem exigit è sacris literis. Nugz.nulla enim ram crassa in quastionem venier absurdiras: cui non inducant colorem. Missam si sacrilegium esse dicamus, in qua fingunt Chriftu immolari, probabilis suppeter ratio, o Melchisedech obrule. rit pane & vinum, & Propheta denuntiet ab ortu vien ad occasuin gentes Deo purum facrificium oblaturas. Si fatuitatem hanc repudiemus, sufficiet aduersa parti ro paivousvo, vt rata sit authoritas.

Quartum genus quæstionum quod enumerat, videtur quedam este retractatio. Nam fi qua doctrina neque tam claris Scriptura testimonis, neque tam antiquo & magno confensu Ecclesia nitatur, posterioribus tamen temporibus in pracipua Occidentis parte receptafit: cum diuinis literis manifeste non repugnet, in eius confuratione neque pugnaciter agendum censer, nec ideo turbandam esse pacem. Quibus verbis etfi primo intuitu videtur recentioris Ecclesia placita à superioribus distinguere, quain ramen flexiloquus sit, hinc palam liquet, quod nuper dubitationem rollens de maioris partis confensu, nullam zrarem defignauit. Sed in eo fe prodit turpior nequitia, quod nuc claris Scripturg testimonis exornat, que prius automisa esse voluir. Quorsum verò tendit præclara eius sententia! Notemus de recentibus figmentis eum loqui, que carent omni antiquitatis suffragio.ea non vult pugnaciter confutari, nifi manifeste repugnent facris literis. Cur istud fuum manifesteinseruit, nisi vt avrido yix nulla credatur, in qua verbum cum verbo non confligar. Ergo fi quis Baalim adorer, eximere se poterit à manifesta repugnantia : quoniam articulate non afferat plures effe deos.

Longius prouehitur arrogantia censoris: nempe si sententia aliqua iam omnino recepta, minus probabilis videatur, de ca tamen non paf-

fim & odiose contendi oportere, sed cum eruditis & moderatis viris placide inquirendum. Primo dubium non est quin verborum bladitis mali grauitatem extenuet, dum sententias minus probabiles appellat falfa, peruerfa, aut vitiofa commeta. Quid autem est odiofe certare, nisi populum ingenue monere vt fibi cauear. Non patitur censor huius generis errores nisi inter doctos agitari:vt scilicet in vmbra confabulentur qui eruditionis opinione superbiunt: totus Christi grexà veri cognitione arceatur. Interea plus licentie quam par effet, curiofis & proteruis hominibus concedit: vt in probabili disputatione libera sit quiduis sequendi facultas. Etsi enim nullus nobis est in terra fidei magifter, cuius arbitrio stare & cadere nos oporteat, hic tamen aptior eratmodeftia & sobrietas quam fouendis erroribus. Caterum quicquid hactenus dixit adeò venustè fucarum est, vr que cunque in medium producta fuerit doctrina, ad tertiam, quarram vel quintam classem, pro tuiusque libidine referri queat. En synceritatis studium, quo se toties infinuar in Lectorum gratiam. qua iactantia aliquid proficeret, fi cum

beftis effet negotium.

Nunc audire operæpretium est quid de sententis pronuntiet, que & diuinis literis, & vereris Ecclefiæ traditioni aduerfæ, & per errorem, vel imperitiam, vel ambitionem postremis his & corruptissimis temporibus inuecte sunt. Eas ve fermentum vitandas & cauendas non negatific famen vr prinaro homini temere apud quosuis contendendum non putet, vbi certa offensio: vtilitatis & profectus nulla spes. Expendant Lectores, in hoc ordine ex immenfa errorum congerie que in mundo graffatur, nullum prorfus comprehendi. Nuper de posteriorum temporum corruptelis disseruit.eas, de quibus nunc habet fermonem, restringit ad postrema hec & corruptissima tempora. Atqui ex tot erroribus, de quibus fiodie nobis certamen est: & quos obstinate Papistæ tuentur, fareor vix vllum reperiri qui non sit centenarius. Traditiones nondum attingo, quarum mentio paulo post fiet. Falfas & impias doctrinas, quibus adulterara est tota religio, iam ante nostra & patrum ætatem fabricauit Satan. Ergo quacunque parte aggrediamur Paparum, hoc propugnaculo munitus erit, pro fermento non esfe habendum nifi quod postremis annis inuectum fir. Dicemus puram & legitimam Dei inuocationem corrumpi, dum ad patrocinium mortuoru confugirur.facessar omnis disceptatio: quia res tot seculis comprobata, traditio eft. Dicemus tyrannicam effe legem, & sacrilega audacia plenam, imo diabolici furoris, dum quisque iuberur quorannis proprio sacerdori omia peccata confiteri arqui seculum præterit ex quo Innocentius terrius in concilio Lateranensi decretum hoc codidit. De TranffubTranssubstantiatione litem mouebimus: in promptu erit responsso. quadragintos annos non cenferi in hac postrema zrate. Videmus ergo vt bonus cenfor facete scurrando fermenta omnia sepeliar, dum negat pro fermento habendum effe nifi de quo nulla mouetur controuersia. Neque etiam dolo vacant exceptiones, per errorem, imperitiam, vel ambitionem: quia antè quam pareat ad disceptationem aditus, vnum ex his tribus coarguendum erit. Quid autem fiper augritiam, vel cuiuspiam Epicurei vafritiem error obrepserit. Videmus ergo vt meris nebulis perstringar oculos. lam qua scueritate phantasma fuum perfequitur? Doctrinas palam impias, que heri emerferint, cauendas non negat vt fermentum: modò qui eas nouerint, non temere apud quofuis contendant. Quid hoc fibi vult. Nempe vt qui alis praire debebat, perfido filentio prodat fratrum salutem. Paulò quidem honestius quod statim subijcitur: vbi gloria Dei, vel proximi vtilitas postulat, quod sentias, libere & constanter dicendum esse. Sed facilius ignem cum aqua concilies, quâm flexuosas istas ambages, quæ homines saniore intelligentia præditos nunc iubent sibi folis sapere, nunc ad libere loquendum incitant: præsertim cum in medio contextu laudetur calliditas, Non effe quod sentias, passim & vbique dicendum.

Ad ceremonias dum ventum est, que à Christo institutæ sunt ad colligendam noui populi societatem, & sacramenta vocantur, statuit castè & integrè observandas: nihil eorum institutioni tanquam mutilatis & imperfectis addendum, neque vt superfluis ad detrahendum. Est hocquidem aliquid, quanuis non totum: quia alios omnes ritus obliquo artificio in Ecclefiam admittit. Sed hac dimidia veritas quam extorfit pudor, altero post versu cuertitur, quando Apostolis eoruig successoribus ius concessum esse credit ceremonias instituendi, quæ in facramentis administrandis ornatus loco accederet.ergo qui nihil addendum confessus erat, nunc aduentitias traditiones non modò admittit, sed etiam commendat. Verum arguto effugio se expedier : modo ne facramenta putentur mutila aut imperfecta, ferendas effe acceffiones. Ita quibuscung mixturis propèin nouam figuram mutata fuerint sacramenta, nihil erit vitii: modò ne palàm Christo exprobretur, mancum effe vel mutilum quod inftituit. Scio equidem quam vetufta fit origo exsufflationis & Chrismatis, atque etiam Paschalis cerei: his postea accessit sputum sale mixtum, alizque multz insulfitates. Si quis hæcaddiramenta repudiet, yno verbo lis dirimetur, Optimo confilio Christi institutioni adiuncta fuisse: quoniam ipsa Baptismi actio nullo splendore ornata per se frigeret, quasi verò per incogitatiam hac ytilitas Christum sugerit, neque satis providerit, oleo & cerei lumine non minus quam aqua repræsentandam esse Spiritus gratiam. Porrò que ab ipsis Ecclesia initis per vniversum orbem summo consensu ad nos propagata sunt ceremonia, cum earum rationes perpetua fint, perpetuam quoque observantiam, censoris iudicio, esse convenit. Sed quomodo hoc cu proxima pagina conveniat non video: vbi dicit ritus quosdam, qui per vniversum serè orbem olim observabantur, quia no tantum habebant momenti, aut temporum commutatione vtiles esse desierant, aut intemperantia populi in abusionem venerant, paulatim desuerudine esse abrogatos. Vbi igitur perpetua ratio, ex qua perpetuam observandi legem nuper ducebati stane homini arreptitio, qui sui repente oblitus, secum pugnat, se totus orbis subsiciet ad dissensiones eius arbitrio sedandas:

At Augustinum habet patronum. Quid ille: Si quid Scriptura diuinæ prescribit authoritas, non esse dubitandum quin ita facere debeamusvt legimus, ergo Scriptura per se conscientias stabiliet, nec iam erit inutilis, quanuis traditione a γραφωποπ adiuta. Si quid verò tota per orbem frequentat Ecclefia (idem Augustinus pronuntiat) vocare in controuerfiam, infolentissime esse infanie. Hoc fanctus vir censuit vtile esse pacis fouendæ causa, quod ad paucorum rituum consuetudinem de quibus nemo nostrum litigare vellet, sic enim habent verba sancti viri, Retineri quedam non scripta, vel ab ipsis Apostolis, vel Concilis quorum est in Ecclesia saluberrima authoritas, statuta: sicuti quod Domini palsio, & refurrectio, & alcelio in corlum, & aduentus è corlo Spiritus fancti, anniuerfaria folennitate celebrantur. & fi quid aliud tale occurrerit quod seruatur ab vniuersa quacunque se diffundit Ecclesia. Cuius, obsecro, pudoris est, ex hac paucitate immensam aceruum conficere! quod impostor noster molitur. Atque hac modestia viam sibi sternere voluit ad liberam querimoniam qua postea vtitur, Ecclesiam, cui libertas à Deo concessa erat, seruilibus oneribus premi, vt tolerabilior effer conditio Iudzorum, qui sub iugo seruitutis, Legalibus tamen farcinis, non humanis præsumptionibus subiecti fuerant. Verum esto, plus deculerit Augustinus consuerudini quam par erat : an eius confilium fuit, Sacramenta à Christo tradita, humanis commentis inquinare. Neque enim de quibuslibet ceremonis agit, sed quarum libervius Ecclefiæ relictus eft, ficuti fe ipfe explicat. Nos quoque prifcos ritus, quibus indifferenter vri licet, quia verbo Dei consentanei sunt, no rencimus, modo ne superstitio & prauns abusus eos abolere cogat. Scimus enim quæcunque ad decorum & ordinem pertinent, non habeda esse pro humanis placitis quia diuinitus approbantur. Sed quid hoc

ad cenforis afturiam qui sub fallaci integumento corruptelas omes oc-

cultat: quod nunquam fancto viro in mentem venit.

Additur putidius cauillum, Paulum & Barnabam non tantum Ecclesis mandaffe ve expressa Dei mandara feruarent, sed etiam ve parerent Apostolorum & Seniorum decretis. Primo expendere conuenit. quænam decreta intelligat Lucas: deinde quorsum ad ea seruanda Ecclesias hortatus fuerit Paulus. Pacatz fuerant contentiones, que omnibus Afiæ & Græciæ ecclesis ex horribili dissipatione ruinam & exitium minitabantur. nihil autem decretum fuerat, nifi Dei verbo consentaneum. Ne scilicer gentes ad ritus Legales adigerentur, sed tantum à sanguine & suffocato abstinerent. Huic decreto obtemperandum effe Paulus docuit: sed ad tempus, donec adolesceret eorum fides, qui Mosi nimium erant addicti. Et certe paulo post abroganit ipfe Paulus quod pacis retinenda caufa feruare fuadebat. Mirumauremest, exemplum obtrudi à censore nostro, qui nihil ex communi veteris Ecclesia vsu remitti patitur. Dic mihi, bone vir, vtrum tibi sanctius est observatu quod Apostoli mandarunt, & Paulus firmum manere iussit, an quodab ignotis authoribus profectument fi Apostolos præfers, cur sanguine libere vesceris, chrisma non credis abrogandum? & adhuc Paulum traditionum præconem citabis, quò inuiolabilis fic earum authoritas! Alios antiquos ritus, quorum vestigia & lineamenta apparent, quanuis à suo fine & vsu nonnihil deflexerint, pacis & vnitatis studio observandos existimar, donec legitima authoritate autreftituantur prisco suo fine, aut ex vsu remoucătur. Quoniam asture quid velit dissimulat, monendi sunt Lectores, ad hanc classem referri omnes histrionicos gestus qui simis magis conueniunt quain hominibus, & vix in actione profana essent tolerabiles. Vtcunque à sonte non vitiofo manarint, conftat nihil aliud hodie effe quam facrorum inquinamenta. Pax igitur tua, nugator, cuius studio quauis pietatis Indibria obregis, quando rer proditoria est, à nobis procul facessat. Quod ritus quosdam antiquissimos, qui religiose olim fuerunt obseruati, & paulatim obsoleuerunt, rursus in vsum restitui cupit per legitimam authoritatem, & quam minima fieri possit perturbatione, si palam feciffet de quibus loquatur, fignu aliquod ingenuitatis dediffet. Vium calicis in facra Cona populo, cui indigne ereptus est, reddinon modo rectum forer, sed omnino necessarium. Nec dubito quin hocinserendo, fauorem captauerit. sed quam dilute restitutionem hanc procurat: Dimidia tangum Cona pars refidua est in Papatu. Hac laceratio, an ad momentum ferenda effer. Et qui licer vel momentum discerpere que Christus individuo nexu couiunxir! Nugator à puridi

Cleri nutu pendere nos iuber, & quasi in re leuicula cauere omnem perturbationem, sed minime obscurum est, quin eadem qua prius malitia, species omnes subticens, noua onerum mole opprimere tetet miseras animas.

Quantum ad ritus particulares, vigeat fane Augustini sententia: vt fingulis Ecclesiis liberum sit morem suum tenere: imò interdum vtile eft, ne externis ceremonis alligerur religio, aliquid effe varietatis: modò absit emulatio, nec alij ab alijs nouitate illecti, diuersum aliquid habere affectent. Quanquam vr intelligant Lectores fincerum nihil ab hochomine prodire: memoria teneant, longealiam fuisse temporis illius rationem ac nostri, ex quo turmatim innumera superstitionum cogeries ad obruendum Dei cultum exundauit. Expendere etiä conuenit quid valeat, neg contra fidem, neg contra bonos mores iniungi. Nam cum velit Deus ex præscripto Legis suæ coli, ac proinde fictitios cultus derestetur, sidei certe repugnat, enicquam eius mandatis addi, hominum arbitrio: nec bonis moribus confentanea funt ludicra ineptia, quibus tota religio fædata est in Paparu. Si qui ritus per se boni sint ac vtiles, errorem qui occupat quorundă mentes non obitare fateor, quo minus bono bene vtantur qui rectè sentiunt : modò ne communis sit error quem vius ipie confirmet. Multis enim ceremoniis per fe non damnandis ita adhæret superstitio, vt quisquis eas vsurpat, exemplo tefetur se vnum esse ex errantium numero. Ita sæpe falsa opinio que vulgo concepta fuerit, abusu contaminat ritus alioqui puros: vt non tantum privata cautione vitandi fint, sed etiam libere notandi, ne simples magis ac magis obdurescant. Negenim Christiani zeli est, quenque sibi seorsum consulere, nisi moneantur ali quoque ve sibi caucant. Iraque quod ex scriptore Italico adducit, abusu non tolli bonum vsum, si absque exceptione intelligas, minime verum erit: quando non minus prudenter attendere iubemur ne infirmos fratres lædamus nostro exemplo, quain ne quid tentemus illicitum etsienim vbi Paulus verat carnem gustando que idolis fuerit immolata fratres offendere, de vna specie differit, generalem ramen præscribit regulam, ne malo aut noxio exemplo turbemus debiles conscientias. Ita rectius ac sanius dicetur: que Deus ipse instituit, nullo abusu aut vitio posse aboleri:que aurem humanitus rradita funt, postquam errore funt vitiara, fi eorum vius noceat, & pariat offendiculum fratribus, effe abstinendum. Ac miror censorem, vbi randem concedit interdum ed vsque/inualescere superstitiones, ve publica authoritate tollende fint resipse è medio (sicuri de serpente zueo à rege Ezechia factum legimus) non perspicere suam versutiam bonis omnibus exosam fore : quod de

#### RESPONSIO ADVERSVS QUENDAM MEDIAT.

víu tolerabili subtiliter disputando, crassissimas quasque superstitiones oblique faluas & intactas manere velit. Quid enim in Paparunon fimile ferpenti zneo, preter originem fuffu Dei conflatus fuerat à Mofe: feruatus fuerat in benefich memoriam. inter Ezechiæ virtutes nu. 2. Reg. 18. meratur, illum fuisse cofractum & in cineres redactum. Magna pars superstitionum quibuscum hodie bellum gerunt veri Dei cultores, èlacunis nescio quibus manauir omnes impis erroribus implicitæ sunt. imo delibutæ, qui nuquam elui possint, nisi abrogato illarum vsu. Cur non ergo fimpliciter quod verum est agnoscimus, necessarium hoc esse

purganda à sordibus Ecclesia remedium?

Quod addit, constitutiones nonnullas, quanuis exiguum habeant vsum, tamen vnitatis retinendæ & scandali vitandi causa seruandas esse, etsi veri specie non caret, dolum tamen subesse ex contextu planum faciet.mox enim exceptionem addit, Si quæ vtiles plerunque fint, tamen earum observatio privatim vel noxia sit, vel impossibilis, ad mentem legislatoris confugiendum elle. Ergo lex de ciborum delectu, qua interdicitur esus carnis, ouorum, lactis & butyri, publice noxia non cesebitur. Vnde colligere promptum est. sus'g de'g facere bonum virum, fi conscientiæ humanis decretis seruiliter opprimantur, modò absque valetudinis iactura fiat. Denique quo ad onera tyrannidis commode ferre poterimus, illis ferendis nos obstringir. Quid ergo illa Pauli senrentia fier Nemo vos iudicet in cibo & potu. Item, Quid adbuc decretisteneministem State, & neiterum subneiamini iugo seruitutis. En Reformationis studium, quod ram fastuose iactar. Iam clausulam attexens, Cultus per se vitiosos prinatim posse caueri ab agnoscetibus vitium:etfi videtur nonnihil dicere, maligne ramen extenuat quod fummam deteftationem meretur. Quid enim fi & Dei cultum sceleste profanari, & fratres meos in exitium ire pracipites videartacitusne vtrunque patiar? Hæc scilicet ratio est cur peccari admoneat, si nimio super-

stitionum odio, ritus qui tolerari possunt, pro noxis & impis temere damnentur. Id quidem interdum contingit: sed quid ad præsentem causam, cum nemo abijciendum consendar, nifi quod manifesta impietatis labe turpiter corrup-

tum eft.

IOAN-

Coloff. z. Galat. 5.

#### IOANNIS CALVINI RESPON,

fio ad Balduini conuitia.



Escio an frigidas rhapsodias, quæ rursus in sucem prodierunt ad leges De famosis libellis, ante annos quatuor ediderit Franciscus Balduinus. Nam vicesima quinta die Iulij anno quinquagesimo septimo priuilegium impetrauit. nunc opus retexens quo pleno gutture suam in me virulentiam euomeret, an iure priuilegium illud quod libro unc composito datum erat nous inuectius apta-

uerit, velim mihi respondeat Iurisconsultus. Certe beneficio Regis ante biennium mortui opus à quatuor mensibus scriptum ornare, absurdum fuit. Argy ve apices iuris omittam, ficuti loquuntur, falfarium hic deprehendi sensus dictar. Porrò quanuis & audacia eius & improbitas pridem omnibus cognita fuerit, nunquam tamen putaui eò amentiz prorupturum, vt mihi tam proteruè malediceret. Verum vt eiusmodi homines ad rabiem incitat desperatio, precipitem eum egit mala conscientia:vt ceco impetu in seipsum potins quam in me rueret. Commotumeius intemperie me fuisse non negabo : quando fieri non potest quin hominibus cordatis & ingenuis itomachum mouear tanta indignitas: sed eius conuitia perinde ac si me non attingerent facile despexi. Celebre est Socratis dictum, An asino, si me calce petisset, cora Pratore diem dicerem! erfi aurem procul absum ab ca animi magnitudine qua excelluit Socrates, logo tamen v su iam obdurui ad istorum canum latratus.atque ex meliore schola didici Deum probis & corumelijs seruos suos ve probet eorum tolerantiam, subicere. De magnitudine quidem reuelationum, quafi ad Paulum accederem, non gloriabor. hoc tamen mihi commune effe cum Paulo agnosco, angelum Satan, ne extollar, mihi diuinitus missum esse, qui me colaphis cedendo ad humilitatem erudiat. Quoniam tamen nobis quotidie rogandus est Deus, vt diabolumeius g ministros compescar, nostrarum quog partium eft,neeorum mendacijs obruatur veritas, effreni corum licentia obfiftere. Bafilez ante quinque menses editum fuit scriptum abig Authoris nomine : cui plaufibilis inscriptus fuit titulus, ac fi sedandis Ecclesiæ dissidis optimum remedium afferret. Huic opposita fuit breuis refuratio, in qua perstrictus fuit Balduinus. hac occasione nunc me aggreditur & ad capitale iudicium vocat, vel potius trahit, acfi iniufte à me traductus foret. Quid verò si negem libellum, cui tam ardenter infestus

feftus eft, à me scriptum? Et certe fi cavillari libeat, negare promptum eft. quia ramen magna ex parte ex meo sermone fuit exceptus, pro meo agnoscam. Hic velis expansis in me Balduinus inuehitur, seque falsa calumnia grauari conqueritur: & quanquam Authorem non nominar, alienum ramen opus dicir immerito fibi ascribi. Ego autem eum libenter adiuuo: ac testarum volo effe Lectoribus, nanias illas non ab vno confarcinaras fuiffe. Eft Caffander quidam ab hominum cofuetudine, vt aiunt, remotus. nec vnquam innotuiffer eius nomen, nifi Balduini impulsu nunc à me productus effet in theatrum. Is ex solitudine aubad'a w, vt fieri so'et, ita contraxit vt omnes ferè eius sensus obstupesecerit morositas. Quoniam olsecerat Balduinus illum viginti annorum otio ad mediam quandam & flexuofam religionem cudendam abufum effe, ex eius finu infausta illa commenta facilè elicere potuit: que lucem tenebris miscendo sub pestifere concordiz przetextu omnes in Ecclesia corruptelas fouerent. Vix enim credibile eft quanta sagacitate quicquid pietati noxium est inuestiget. Qualiscunque autem erat illa farrago, eam suo artificio poliuit. Nam fi quis roget cur'nulla in Refutatione facta fuerit Caffandri mentio, respondeo nullam suisse rationem, cur lamia illa, vel larua, è suo antro, vbihactenus bene latuit, extrahi deberet. Verum quia paffim Balduinus non obscuras styli sui notas libello impresserat, ve omnibus conspicuum esser non nisi ex eius manu prodiffe (nec Typographus negaret) acquicunque mediocri præditi erant iudicio idem fentirent ac loquerentur: oblique eum perstringere qui libellum vulgando venenum ex claufa pyxide effuderat, nulla, opinor, verabat religio, vel equitas. Arque hic crassi mendach conuictus tenerur, se totius rei inscium fuisse simulans: quum longo ante temporepradam hanc apud Cassandrum venatus esfer. Adde quod is qui Coloniz tot annos insterquilinio suo ad hunc vsque diem iacuit, acfi in medio Galliæ finu degeret, deplorat turbulentum regni statum. Quorsum hac tam putida fabula! Et quis tam obrusus eft, qui non Balduini penicillum agnoscar, nullo certe vnquam arramento hoc quicquid est delebit. Hæc enim probi hominis & ingenui excusatio, dum histrionis in morem quærulando lachrymas stultis vult elicere: Cum in intima effem Gallia, inquit, quidam in extremis Germaniæ finibus qui de Gallia neque sciebat neque cogitabat quicquam, libellum composuit & edidit. Quid ergo fibi vult quarimonia, in qua Galliæ turbas deplorat ille quisquis est libelli Author! Iam quidarrinet Coloniam Agrippinz locare in vlrimo aliquo Germania recessus ve taceam de intima Gallia, quum emisso aculeo Rhemos se contulerit ad vendirandas Cardinali suas operas.

Porrò cum duplicem quæftionem agirandam esse præsatus sir, Faeti, an ipse librum composucrit: & Iuris, an dignus sir libertam acerba insectatione: quam scaliciter priorem partem expediat, penes Leetores esto iudicium: nempe libelli culpam, cuius Author non est,
immeritò in se transferri. Inficiando se purgat si volet adiungat &
periurium quò me temeritatis reum faciat: quia de re incerta liberè pronuntiare ausus suerim. Ego verò rem totamde qua trepidè balbutir, ingenuè & samiliariter aperio nec inuidia onerari volo, quantum res patitur. Editum est
scriptum quod mini notam infamiæ apud
omnes aspergeret: supressum est Authoris & Typographi nome data opera, vtimpune me lacerare librum es-

fer,&c.

C ii DEFEN-

## DEFENSIO IN

## SONTIS LIBELLI, DE

officio pii viri, adversvs iniquum & importunum castis gatorem.

Modestus.

Placidius.

Adfero tibi scriptum nouum ex hoc mercaetu Modeste, quod an uideris antè nescio. M. Quod tandem? P. Titulus est multiplex, sed hic capitalis. Iohannis Caluini responsio ad Baldui. ni conuicia. M. Equidem uidi mi placidi & perlegi, tu uero an aliquid in eo legistis P. Non potui sanè, qua sum nouaru rerum cupiditate, quin eum nactus statim pers currerim, seu potius deuorarim. M.Dicamabo bonafide quid tande de eo iudicas: nam quamuis uirum illum magnifacere soleas, no dubito tametsi te satis noui, quin ueritatem cuiusuis hominis astimationi anteponas. P. Recte tu quidem de me iudicas, equidem uirum illum ob insignes animi dotes, iam olim admirari & suspicere sim solitus, maximè quod abusuum & corruptelarum in Ecclesia repurgationem, magno mihi, & heroica animo aggredi sit uisus, nunquam tamen ita me illi addixi,ut ils lum ab omni errore uindicandum, & non potius humanum aliquid aliquado passum putarim, Ad iduerò quod quaris planè respondere non possum, quod causa mihi rota

tota cognita & perspecta no sit. ltaq adte ueni, ut si mos do tibi est orium & si uis, de hac re paulum conferamus, Vidimus & anteriora scripta aduersaria, Caluini, alteru aduersus Versipellem moderatorem, in quo Balduis num auctorem facir libelli cuiusdam de Officiio pii uiri inhoc Ecclesiarum dissidio, eog; nomine illum atrociter proscindit. Balduini alterum, ad legem de famosis lis bellis,in quo inficiatione Caluini accusationem refellit, cuiquod iam prodiit scriptum opponitur, totiusq; hus ius controuersiæ certamen in co positum uidetur, sit ne Balduinus huius libelli uel auctor, ut primo scripto affirmauit Caluinus, an uerò, quo inficiatione Balduini impulsus confugit, impetrator adiutor & expolitor, de hac causa tu optime iudicare potes, si modo uerumest quod aiunt, tibi auctorem libelli illius imprimis notum esse & familiarem, M. Est ita ut dicis Placidi, noui certè illum tanquam me, magnumq; hicerrorem à tanto uiroadmissum esse sancte affirmare, ut qui certo sciam Bal duinum nec; impulsorem nec; auctorem, nec; adiutoremillius opusculi, imo neg; consciumullo modo fuisse priusquam in lucem emissum esset, ac ne tunc quidem de auctore quicquam præter suspicionem habuiste, quauis argumentum illi non displicuerit, eaq; de causa exs emplaria aliquot in nundin soblata amicis distribuerit, atq hinc fortassis illæ lachrymæ. P. Idsi ita est non simplici errore, sed multis & grauibus modis à tam excellete uiro (cogor enim uerum fateri) peccatum est. Pris mum

mum enim grauitatem eius non decuit, quod tam leuis bus rationibus de auctore se passus est persuaderi, nec professioni eius, hoc est Euangelica mansuetudini congruit, quod tam impotenter, tantaq; uerborum atrocita; te, tot conuiciorum & contumeliarum aceruos in illum congesserit. Adhæc humana adhuc uideri possint, ut potè ex errore nata: illud uerò cuiusmodi sit, dicere non ausim, quòd tam serio ab illo quem falsò insimulauit ad monitus, errorem nondum agnouerit, sed pertinaciter conatus sit errorem falsa asseueratione diluere, cum cons stanter Balduinū illum, si non auctorem, primū & delis neatorem fuisse illius libelli, tamen ad eum perficiendu operam suam coniunxisse, & penicillo suo tanqua orna tum, & colores addidisse cofirmat, Sed ego hunc uirum potius importunitate quorundam huc raptū, quam sua sponte adductum existimo. M. Sit ita sanè, neq; ego magnorum & illustrium uirorum obtrectatione delector, fed tame uitia illa dissimulanda non sunt, neq; em æquu est ur podere auctoritatis cuiuscuq; hominis ueritas ope primatur. Enimuero multis modis hic iniurius est, tum in eum quem falso libelli auctorem est opinatus, tumin libellum ipfum, quem ob fuspicionem auctoris immeritò est execratus, sed de his alias fortassis oportunius agemus, nunc autem quando in nouissimi huius scripti mentionem incidimus, multa in eo tanto uiro indigna admissa esse deprehedi. Nam primum, quo animo qua que fiducia lize initio scripserir, intelligere non possum,

ego inquit testatum uolo lectoribus, nanias illas non ab uno cofarcinatas fuisse. At ignoscat tibi Dominus bone uir, falsum est hoc quod publice proferre audes testimonium. Ego uerò meliore conscientia, coram Deo &hominibus testatum uolo, auctorem harum quarum, cunque naniarum, neque cuiusquam impulsu ductum, nec cuiulquam mortalium opera ad earum confarcinas tionem adiutum fuisse. Eodem pertinet quod Balduinum crassi mendacii se conuicisse putat, cum affirmet se totius rei inscium fuisse, cum prædam hanc apud Cassandrum longe ante uenatus esset. Poterit sanè hac de re Balduinus sanctissimo jurisjurandi sacramento lis bere se purgare, nec est quod periurii crimen quicquam metuat, si iureiurando affirmet se totius rei inscium fuisfe, nec prædam uenatum, adeoq; libelli culpam, cuius auctor non sit immeritò in setransferri. Videant igitur zqui iudices an ne temeritatis reus sit, qui de re non mos do incerta, sed prorsus falsa libere pronunciare sit aus sus. Atque somnium quoque sibi fingit, cum queritur editum esse scriptum, quod notam illi infamia apud omnes aspergeret, coq; Typographi & auctoris nomen suppressum, ut impune illum lacerare liberum els set; cum sancte deierare possim, nihil scripti illius auctorem, cum ea scriberet, peculiariter de Caluino cogis tasse, sed oblata occasione obiter illius ut Lutheri & Pas pæ mentionem fecisse. Simile huic est, quod ait non esse probabile quod is qui Colonia tot annos in suo fter-

sterquilinio iacuerit. Galliæ statum deplorarit, nam is qui libelli auctor est, cum eum scriberet nihil de Gallia præcipuè cogitabat,nam quod obiter florentissimi regni (quo nomine quidem Galliam intelligit) turbulentum statum deplorat, quid mirum est, si in tanta uicinitate, quæ ei parti Germaniæ cum Gallia est, in Galliæ mentionem inciderits cum tum temporis, nulla ferè regio in terris fuerit, quam no Gallici tumultus fama compleue, rat. Sed de his satis, quid uerò Placidi: qualia tibi illa uidentur, quæ de Cassandro homine sibi ignoto quem tibi puto no ignotu effutiuit, num Christiano & Euanges lico, imo graui probo & modesto uiro dignas P. Ego alis quoties eum coueni, eum q; ut uerum fatear longe alium quam ab hoc, ex falfa haud dubiè delatione describitur, imotraducitur, expertus sum, nullam enimin eo moros sitatem, sed summam humanitatem & morum placidi. tatem deprehendi. Sed tu illius ingenium melius nosti, ut qui tibi penitus & intime notus sit. M. Ita est Placidi. Etsifortasse illum nondum satis nosti, habet hoc uir ille peculiare, quod fingulari desiderio pacis & concordia Christiana & Ecclesiastica tenetur: & in iudicandis relis gionis cotrouersiis recta regiaq; uia ingrediatur: & regulam scripturarum diuinarum, & intelligentie earum, per Catholicam traditionem ad nos propagatæ, nulla habitu partium & personarum quamuis insignium ratione, sequatur. Eaq; de causa fit, ut apud non paucos partibus addictiores, & eius propolitum non latis perspectum ha ben.

bentes, male audiat, & inconstantia, leuitatis & timidita, tis incusetur: qui certe aliter iudicarent, si eum penitius nossent, aut ex ipso potius, de se ipso audire, quam aliorum mendaciis credere, & suis suspicionibus indulgere mallent. Ego uerò hoc certo scio, quod in suo instituto, non gratiam cuiufquam hominum, sed conscientiæ tans tum iudicium sequatur. Ac posset hic quidem hac potis simum tempestate aliquid operepretii ad publicam Ecclesia pacem conferre, si non creberrimis & penè continuis iisq; cum acerbissimis cruciatibus coniunctis mor. bis afflictaretur & penè enecaretur. Quod uerò adhoc scriptum attinet, in quo dicitur ab hominum consuetus dine remotus, & ex solitudine au ná riau contraxisse, itaut omnis sensus eius obstupesecerit morositas, quam inepta, quam temeraria, quam uana hæc funt, cum ipse Placidi iudicare potes. Quam uerò Euagelicum hocest quod hominem certè Christianum & Christi baptisma; te colecratum lamiam & laruam appellat, huius rei Ex: emplum ex quo Euangelio sumpserit nescio, cum nostrum Euangelium contumeliosa uoce fratrem compellantem, homicidæ parem faciat, & gehennæ ignis addis cat. Illud quidem uerum est Cassandrum, iam inde ab aliquot annis uitam priuatam & ingloriam & penè solitaria ac desertam duxisse, non ita tamen ut tanquam lamia uel larua in antro semper delituerit: aut ut Timon ille μισαν βρωπος hominum confortia uitauerit, sed quod ob animi paruitatem, & corpulculi infirmitatem, quos rum-

rumuis hominum familiaritatem, cui se minus aptum senticbat, minus affectauerit, nemine uerò unqua cuius. cunq factionis ille fuerit, qui eius cogressum expetebat, repulerit, eor uerò in quibus moderationis aliquoduestigiu, id est, ingenii sui similitudine aliqua perspexerit (q hodie exigua turba est) amicitia& familiaritate libenter est usus, tantu uerò abest, ut ex solitudine au sas suau & morositate cotraxerit, ut nimia facilitate & credulitate, dum se quibusuis accedentibus exhibet, imo explicat & patefacit, in leuitatis potius uitium plerisq; inclinare lit uisus. Neg; uerò in tanta hactenus obscuritate uixit, ut nisi nunc primum in theatrum productus esset, eius nos men altisadhuc tenebris sepultum iaceret, cum & litera. rum professione & libellorum aliquot emissione (nam grauiora zdere & ualetudinis imbecillitas & temporum iudiciorumq; malignitas uctuit) iam indeab annis amplius uiginti, studiosis & literatis passim hominibus, po, tissimu per hanc inferiore Germaniam non fuerit prorfus ignotus. In hoc eodem scripto infimulat eunde quod uiginti annoru spatio, ad mediam quadam &flexuosam religionem cudendam sit abusus: itaq; ex eius sinu, facis lè infausta illa commenta elici potuisse, qua lucem tenes bris miscendo, sub pestifera concordie pratextu, omnes in Ecclesia corruptelas fouerent. Hic sanè mirari satis no possum in co uiro cuius scripta pleraq; summam grauitatem & eximiz cuiuldam pietatis speciem præ se fee runt, tantam in affirmado de re incognita temeritatem, &in

t,

it

& in iudicando, si fas est dicere, malignitatem. Nã quod dicit de uiginti annorum otio, longè lecus le habet, cum bonam partem illius téporis in peregrinationes insum. plerit, & iam inde à tredecim circiter annis, quietam des mum urcunque studiorum sedem coluerit, quod ipsum quoque tempus magna ex parte grauissimis & creberrimis morbis fuit impeditum. Initio quoque lectioni eo. rum, qui Ecclesiæ reformationem pollicebantur addictior, iniquior fuit iis, qui pontificii dicuntur, ea potissis mum de causa, quod lanienis & incendiis potius, quam argumentis & rationibus sua tueri & aliena refutare uiderentur. Mox uerò cum utriusque partis scripta, inter se conferre cœpisset, & utrosque post diuinas literas, plurimum præsidii in auctoritate ucteris Ecclesia, & priscorum Ecclesiasticorum scriptorum, (quorum utric; cre-bra testimonia præserebant) collocare uidisset, constituit post diuinarum literarum lestionem, firmam constantemq; de religione Christiana sententiam, & unanis men antiquitatis confentionem (apud quam ueram Ecclesiam ueramą, religionem fuisse, nemo inficiari pos test) diligenter inquirere: & ad regulam diuinarum literarum, & Catholicæ traditionis, qua uera facrarum literarum intelligentia continetur, exutis prorsus partium affectibus, quos plurimum iudicio officere deprehendit, quastionum controuersarum disceptationem expendere, & observatis harum controversiarum fontis bus, de mediis ac rationibus, quibus hac perniciosa Eccles

Ecclesia dissidia' componi possint, dispicere & cogitare. Non igitur hoc orio suo ad mediam quandam & flexuo. sam religionem cudendam abusus est, uerum illud ome quantulucung; fuit otii, in recta uera firmaq; religionis forma inquirenda, à qua utrimq; deflexum uidebat impendit. Neg; talia unquam commenta emisit, quæ lu, cem tenebris miscendo, sub pestifera concordia prate. xtu omnes in Ecclesia corruptelas foueret, sed eiusmo. di potius commentaria est meditatus, qua tenebras à luce remouendo, sublatis qua Ecclesiam deformant corrus ptelis, salutaris concordiæ uiam ostenderent. Nec satis modestiæ meminisse uidetur, cum illu Coloniæ totan nis in suo sterquilinio iacuisse dicit, cum iam aliquotans nis media in urbe in edibus celeberrimis, quondam consularibus, beneficio ampliss. uiri Henrici Baers illuftriff. princ. Du. Cliuiæ etc. Cancellarii, & ornatiff. uiri Adolphi Baers eius filii ad quos hac hareditate perues nerūt, diuerfatus sit. Et quamuis priuatam nullaq; publis ca functione illustrem uitam duxerit, non tamen itauel in antro delituit, uel in sterquilinio iacuit, ut non in ea urbe, si non multis, certè aliquibus iisq; præstantissimis & summi ordinis uiris, innotuerit, qui eu beneuolentia & omni humanitatis genere, sunt coplexi. Hæc breuiter de Cassandro nostro dicta uolui cuius cum mihi innocens tia, & integritas perspectasit, indignè certe tuli, eum ims merito tam superbè & fastidiose traduci. P. Ego quoque hoc loco prudentiam & modestiam in hoc scripto delis derare

derare cogor. Sed quoniam in libelli istius de officio pii uiri, qui caput est & occasio harum omnium turbarum mentionem incidimus, cupio tecum de eo latius agere, guandoquidem otiolus iam mihi uideris. M. Satis mihi nunc quidem otii suppetit, quod etsi minimè esset, libe, ter in tuam gratiam quoduis negotium sim postposie turus. Nihil enim mihi tua tuiq; similium præsentia & colloquio, iucundius & gratius accidere potest, Porrò quod libellum hunc, caput harum turbarnm appellasti, puto te intelligere, nullamin ipso libello culpam hærerere, sed causam omnem in errore illius, qui & de auctorefallam persuasionem, & de sine proposito q; scripti, uas nam imaginationem in animum suum induxerat, posi= tam este. P. Haudaliter sentio mi Modeste, nam & id iplum res ipla demonstrat, sed hocest quod abste uoles bam. Cum scriptū illud aduersus versipellem moderatorem, partim in personam, partim in rem ipsam fera. tur, de persona quæ salsò insimulabatur, error iam satis detectus est, & ab ipso qui immerito impetebatur, satis strenuè confutatus. Hoc unum nuncrestat, ut rei ipsius in libello compræhensæ, defensio suscipiatur, ad quam rem efficiendum neminem te magis idoneum esse scio, urqui auctoremeius quisquis est (neq; enim id scire laboro) tanquam te iplum penitissime noueris, & eius metem certissimè teneas, nece dubito te in eam cogitatio, nem incubuisse. Quare te pro nostra amicitia obtestor, ut quando iam otio abundamus, si quid ea de re in proms iii ptu

pru habeas liceat id mihi ex te cognoscere, na naria sunt de co libello iudicia, & nonnulla finistra, qua finistra ius dicia huius uiri tam acerba infectatio (cuius apud multos quæuis dicta oraculi locum obtinent) mirum in modu auxit & confirmauit, quo fit ut ad audiendam reprehensionum illarum refutationem magis accendar. M. Tu uerò Placidi prius quaso ingenuè mihi dicito, quod tuu de libello illo, cu in eum primum incideres iudiciu fu it, tum ad id quod postulas ueniemus. P. Dicam, quamuis exiguum in me iudiciū sit. Argumentū sanè ipsum mihi non displicuit, ut quod cum ingenio meo dissidio, rum istorum iam pertalo, & pacis Christiana cupido congruebat, sed illud & ego & boni aliquot mecum uiri, imprimis desiderabant, quod in partibus doctrina & ris tuum seu Caremoniaru enumerandis, intra thesin & genus se continuerit, neq; exepla ulla, ex quibus mens eius propius cognosci totumą; negotium melius illustrari poruisser subiecerit. M. Id ego consulto & recte ab eo fas etumarbitror; neg; enim illi hoc loco propofitu fuit, de fingulis his articulis, quibus fere tota religionis causa co, tinetur, accurate distincteq; disserere, hocenim alterius & maioris est operis; & si modo uita & otium suppetat, alibi fortalsis ab eodem fiet oportunius) sed satis habuit hoc loco breui & tamen no obscura descriptione, pioru & in studio religionis non prorsus rudium consideratio, nem excitare. Quod uerò ex me libelli detensionem cor gnoscere cupis, equidem tibifateor Placidi quidenim

tantum amicum celem) aduerfario illo scripto inspecto, temperare mihi non potui, quamuis graui languore impeditus, quin statim arrepto calamo aliquid sparsim & rumultuarie annotarem, que posteà quado per otium licebat in ordinem aliquem & tanquam corpus redegi, quod si tanta tibi eas nugas cognoscendi libido est, atq dignum putes, ut iis audiendis aliquid temporis impendas, puerum accersemus qui scriptum ipsum legendo tibi recitet, quamuis ne quid te fallat tenue est & ieiunu, nulloq; orationis ornatu comptum & expolitu,utpote abingenio exili, sed ex animo tamen pio bonaq; conscientia profectum. Neque uerò hoc scripto nostro totum illud aduersarium scriptum expendimus, nam id per graues occupationes nondum licuit, sed eam tantum partem attigimus, qua de doctrina & Ceremoniis dispus tatio continetur, reliqua quoque eadem ratione perses quuturi,si uitam Deus & ualetudinem suppeditarit, uerum quicquid est tibi libenter communicabimus. P. Nie hil est quod cupiam magis. M. Heus puer adesdum, cape sis has chartas, & que in iis scripta sunt lege; at ut clare, diftincte, & articulate.

V I nuper libellu de officio pii uiri in lucem emis fit, ingenuè obtestatus est, ut si quis ei cotradicens du putet, uicissim aquum, moderatu amicum atq; fraters num animu exhibeat; quod cu postularet equissimam se rem & qua merito impetrare deberet, postulare uisus est.

Quare nunquam fore putabat, ut libellus hic in tam inis quum,acerbum & hostilem reprehensorem incurreret. Verum continuo atq; is in hominu manus uenisset, ex; titit quidam, qui plenis conuicior u & contumeliar u ues lis, tũ in eum que fallo auctore suspicabatur, tũ in ipsum fœtum, quem opinati parentis causa extreme oderat, in, uectus est. Impulsus autem huc uidetur, imprimis odio quod iam in hominem cuius hoc opus esse putabat, conceperat, eo quod ab illius castris, ad partes moderatoru & pacificatorum: minime sibi probatas, transfugisse sit uisus: tum etiam quod negotiu hoc studiose ad impedis endum curlum atq; progressum instituti fui, susceptu fu isse suspicaretur, quam etiam suspicionem tempus ipsum adiuuit. Sed quam turpiter & longe falsus sit, res ipla declarat, nam quod auctore qualis cumq; huius scripti attis net; is sanc quauis forte in studio Ecclesiastice uetusta. tis,&in rationibus pacificanda instaurandaq; Ecclesia, cu eo quem falso auctore est opinatus coueniat; tamen inuitæ instituto & genere profectuq, studiorū magna, inter eos dissimilitudo est. Nam ille ingenio & memoria præstās ea studia est secutus, quæ ei ad gloriā & nominis celebritate aditum patefecerut. Itaq; perpetuo in fumma luce & illustrissimoru uiroru noticia & familiaritate uersarus est. Hicuerò ingenio exili, animo paruo atq; deieeto; adhec corpusculo assidua infirmitate & crebris morbis fracto atq; exhausto, studia illa maiora, quibus gloria & nomen paratur, omittere coactus est: & si quidfaculs

ratis & temporis, ab in becillitate corporis, & crebro recurretibus morbis, reliquum fuit, quod sanè fuit per qua exiguum: id omne in cognoscenda memoria, ecclesiastica uetustatis, & in observandis fontibus controversia rum, quibus hodie religio Christiana conflictatur, & rationibus ac mediis, quibus illæ componi possint, dispicis endis impēdit. Quare hactenus uitam priuatam, obscuram, & ingloriam duxit: ab honorum uerò & opum cupiditate, longissimè semper abfuit, uitæq; tantum necel fariis, quæ illi Deus honesta ratione suppeditauit, cotentus, obscuram quidem, at quietam & innoxiam hactenus quancum non assidui morbi interturbant, uitam exegit, Quo fit ut criminum illorū, superbiæ, cupiditatis, ambis tionis, uersutiæ, & adulationis, quorum uirum illum in simulat, in hoc homine ne suspicio quidem ulla hærere possit. Hæc de persona dicta sufficiant, de qua semel ad missus error, alterum quoq; errorem peperit, de fine pros politoq; libelli, quem ad impediendum iplorum inftiturum, seu, ut loquuntur, ad abrumpendum Euangelsi curlum, conscriptu euulgatumq; esse iudicabat. At rurs sum uchemetererrat: nam qui huius est auctor opusculi,cum illud meditabatur, neq; de Gallia, neq; de editione quidem, quicquam cogitabat. Nam disputatione quas dam, quam forte cum nonnullis uiris non malis, de antis quis Ecclesia Romana caremoniis, omninoq; de Eccles sia Romana habuerat, motus, pauca quæda tumultuarie scripsit, quibus in genere sententia sua, de Ecclesia eiusc; doctris

doctrina & czremoniis, tum de pii uiri, nullo publico in Ecclesia uel republica mumere fungentis, officio explicaret;ut cum usus esset ea ad manum haberet, et bonis fidisq; hominibus ostenderet, atq; de iis placide amiceq; eonferret. Id cum fieret, euenit ut cum initio ualde effet exiguum scriptum, obiectis nouis argumentis, subinde aliquid accederet, idq; no ordine, sed ut quicq; obiectum erat, ita reliquis adnectebatur: quo fit ut nonnullis locis farraginis potius, qua arte digesta et collocata oratio. nisspeciem habeat. Quod tamé immeritò reprehenditur, cum in huiusmodi scriptis, non quam composite & ordinate, sed quere, et recte quid dicatur, spectandu sit. Adeditionem uerò non sua sponte, sed grauium quo, rundam et piorum uiror quibus illud exhibebat, hore tatu, inductus fuir, imò uerò non edidit ipse,sed arbie tratui cuiusdam boni uiri permisit, ut si uideretur, prælo tradendum & publicandu curaret, suppresso tamen aus ctoris nomine, cuius expressio nihil conferre, imò eius instituto, nonnihil obesse posse uidebatur. Meminisse aut hi homines debent, non ad ipfos tantum peruenisse, & intra iplos conclusum este regnu Dei, sed in ea quoq communitate, quam universam immerito papatus no. mine infamant, multos esse pios uiros, no minore quam quisg iplorum præ le ferat, reformandæ ecclesiæ studio, & corruptelarum ac superstitionum odio flagrantes. Id quod ingenuè agnouerunt et professi sunt, uiri quis dameo loco atq fastigio apud eos collocati, ut eorum aucto

auctoritatem defugere non possint, quorum unus inter eos pracipuus, fatetur in ea parte qua Catholica uel M.Burne. Romana dicitur, multos esse spiritu Christi uerè præs ditos, negi deesse tales apud suos. Alibi scribit de his religionis controuersiis, cure iis demum conferendum et tractandum esse, qui in aduersa parte Deum timeant, &uerè filii Dei sunt: et quamuis ob probabiles causas ipsorum institutum non probent, quædam tamen apud fuos correcta cupiant, Alius passim scribit ad harum co- P. Melante trouersiarum diiudicationem arbitros et iudices esse des thon. ligendos, uiros doctos et pios, quales adhuc funt in oms nibus nationibus, non partiales, nec uni parti addictos, ueritatem intelligentes & amantes, Alius uerò affir-1. Bremis. mat judicandi auctoritatem non adimere se omnibus Prælatis & Episcopis indiscriminatim, cum speret inter eos pios esse uiros, qui genua sua no flexerint ante Baal. Ex his & his similibus, quorum plura adducere possim testimoniis necessario conficitur, corum quoque, qui Romanæ Ecclesiæ aduersarii habentur testimonio, in communione Romanæ, quam papisticam uocant ecclesia, esse homines uere pios, et ad regni Chris sti hareditatem pertinentes. Hi certè inter extrema illa uitanda, medium obtinent, cum eos qui in sua pars tenihil correctum, sed omnes abusus & superstitiones desendere uolunt non probent. An si quis se ex hos rum numero profiteatur ut impius & infidelis damnandus & repellendus crit, et non potius ut utilissimus eccles

ecclesia, & ad pacem & concordiam conciliandam aprissimus, collaudandus & amplectendus erit? Et qui optat & studet ut quam plurimi eo animo præditi sint, is Euan, gelii curlum remorari, & non potius iuuare & promouere diceture nisi fortè aliud quiddam peculiare Euangelii nomine intelligant. Quin potius nulli magis Euangelii curlum remorantur, quam horum similes, qui probos & pios uiros, ad legitimam ecclesiæ instaurationem, studia sua & operam conferentes, contumeliis lacessunt, & calumniis, quod in ipsis est, opprimunt. Nos autem profitemur in utraq; parte uiros esse pios & moderatos, qui ab utroq; extremo remoti, ad medium illud punetum, in quo purum germanumq; Catholicismum con, stituimus, proxime accedut, quibusq; liac extrema suos rumacerbitas ex animo displicet, & Christianam modes rationem in suis desiderat, & communem in Christo ecs clesiæ pacem omnibus uotis exoptant. Atq; is finis nos bis & huius libelli auctori propolitus est, ut quam pluris mi tales reddantur: & qui eiulmodi sunt, in suo proposito confirmentur. Falsus est ergo castigator noster (aliud enim uocabulum modò non suppetit: & calumniatore dicere modestiæ institutum prohibet, ) qui libellum hunc quem flagellandum suscepit, turbati & interrupti Euangelici cursus arcelsir, cuius pro desensione et purs gatione, aliquid mihi dicendum esse putaui. Quamuis magna pars aduersarii huius scripti, in personæ, in quam per errorem ferebatur, insectatione consumitur, totaq;

ferè scriptio ex odio hominis et falsa suspicione profes chauidetur, sic ut putem eo errore sublato, illum aut stys li acerbitatem mitigaturum, aut omnino à scribendo temperaturum fuisse. At ea quæ in hominem dicuntur, adnos nihil attinent, ut qui patrocinio nostro no eget: cum et iurisconsultus sit, & summa eloquentia, dicens diá; copia instructus, & magnorum clarissimorumá; uirorum præsidio septus, quin et edito iam scripto, innocentiam suam, ingenuè strenueq; defendit. Ipse uerò libellus non alio egere patrono uidetur, gerudito attento & zquo lectore, qui facile quicquid in eo accusatur et reprehenditur, per summam calumniam dictum esse cos gnoscer: nihil uerò obiici, cuius non in ipso libello, si die ligentius expendatur, cofutatio abunde subministretur. Hæcquamuis ita se habeant, tamen no inutilem, nec bos nis & ucritatis ac pacis amatibus uiris, ingratam operam me suscepturum existimaui, si explicata libelli sententia, calumniarum et cauillation unebulas, discutiam atque depellam:qua in re eam modestiam, et orationis les nitatem, sequi statuimus, ut omnes intelligant, nos non alicuius personæ, aut partis odio impulsos, sed solo innocentia tuenda, et ueritatis asserenda studio huc inducos fuiffe.

Cum igitur initiò statim libellum uirulentum appel lat, et mox auctori, superbiam, fastum, seruilem malitiam et uersutiam inauditam tribuit: librum uerò ipsum meras imposturas et præstigias spirare, tuendis impiis

e iii erros

erroribus effe compositum, calumniis et uirulentia refertum, afferit, in eo stomacho suo plus nimio indulget; at que hæc bili commotæ, et consuetudini qua solemne il lis est, scripta sua huiusmodi flosculis, siue emblematis exornare et infignire condonanda putamus. De auctoris aut animo, quàmillum æquu, moderatu, et fraternu ex hibuerit, iudicabit melius Deus, & aqui placidiq; lecto res, quam hic castigator astu quodam ut uidetur furoris incitatus. Et qui pacato tranquillog; libellum animo legerint, non impios errores, imposturas, calumnias et uirulentias, sed summum ueritatis studiū, ingenuitate, candorem, simplicitatem, moderation e atq modestiam deprehendent, Facilè aut apparet, si recriminari libeat, quato iustius hac omnia tela in illius, qui ea temerè eiaculatus est, caput retorquere liceat: sed nos nullius hos minis immodestia et morosiras à modestia lenitatisq; proposito dimouebit. Post pauca scriptorem exagitar, qui se post uanas fluctuationes, portum tande inuenisse dicar. Et cauendum moner, ne imagine quieti portus le dudi, in arenas & Syrtes ptrahantur, imo fatius esse inter quosliber scopulos duriter uexari, quam in hac palude qui portus loco ostentatur demergi. Quaso te pie lector quis alius commodior et securior portus inueniri et com monstrari poterit, quam si remotis et sedatis odiorum et contentionum procellis, animus uacuus et tranquillus in Christo acquiescat: Nam inter multiplices huius uitz turbines et tempestates, in solo Christo, pacem, sa lutem,

lutem quietem et portu inuenias, à quo Christo ecclesia, ut à capite corpus, separari non potest. Huic aut capiti cum suo corpore qui ut membrum uiuum, coniunctus, compaginatus, et tanquam incorporatus est, is tutisimum et quietissimum portum inuenit:ad quem ports non alia uia, quàm per ueram fidem et synceram charita-tem patet, quæ uia cum nunc à duobus potissimum uoraginibus, tanquam scylla atq; charybdi intercludatur, qui rectum et medium inter eas cursum, qua ad por tum perueniatur, oftendit, is sanè neminem in scopulos, Syr= tes et arenas abducet. Id quod certè sedulo hic scriptor conatus est, non arrogantia et superbia ulla, sed sola ers gaecclesiam in charitate adductus. At uideant qui hæc rident, ne cantus suauitate illecti, neglecto portuad Syreneos scopulos consenescat. Addit post hæc unum hoc agere eos, qui per Galliam purum Dei cultum restitutu cupiant, ut à fordibus & inquinametis, quibus est misere sedata purgetur. Et quidem misere sedata esse ecclesia negare no possumus, neq quicqua nobis logius est, qui illi succurratur, V erum an hoc unu agat qui id præse ferunt, ut legitime ad piæ antiquitatis exemplum ecclefia repurgetur, & non potius, quod multi opinantur, ut facie omni pristinz ecclesiz deleta, noua forma & nuper excogitata, ipsisci propria & familiaris in ecclesiam inducatur, & an eam in ecclesiam induci expediat, nondum conuenit. Subiicit autem hoc pium studium ab hoc scriptore, quem ex falsa suspicione, conductitium inters

intercessorem, appellat, impediri, qui censeat tanta de re diu deliberandum, & à grauissimorum morborum, quibus laborat ecclesia, curatione temperandum, ne uidelicet Romanæ ecclesiæ auctoritas conucllatur, & ecc clesia occidentalis status labefactetur, et perpetua suca cessio, quod sine schismatis & defection s crimine fieri nequeat, violetur, Verum nihil tale in hoc libello reperis as. Quamuis enim eius auctor, singulari ordinis, pacis & concordiæ studio teneatur, et ab omni turbatione & confusione abhorreat, non tamen hac eò ualere putat, ut perniciosorum in ecclesia morborum curatio negligas tur, modò id caucatur ne intempestiua remedia adhibeantur, que ipfo sint morbo grauiora. Quapropter apertè scribit se no improbare, si qui necessitate uel eximia utilitate inducti, aliqua legitime in ecclesiis suis servato Ca. tholica unitatis et charitatis uinculo immutarint, et repugnarint. Meminitem scripsisse B. Augustinu, Quod neg contra fidem, neg bonos mores iniungitur, indifferenter esse habendu; ita his de causis, id est, aut proptet fidem, aut propter mores, uclemendari oportere, quod perperam fiebat, uel institui, quod non fiebat.

(ptant quidem illud imprimis optimi quiq;, ut Rom. Pontifex auctoritatem et potestatem, quam certe tot se culorum & populorum consensu obtinet, ad generalem totius ecclesia qua illi paret (& quis illi in tam pro instituto non pareat?) curationem & iam diu desyderatam & promissam reformationem, tandem aliquando conuers

tat, mirantur autem non parum cur id hactenus differas tur, cum ut ipli existimant, ille pro ea, quam adhuc obtinet auctoritate, nulla iactura auctoritatis universalis ecclesia, nulla sua ac ecclesiastici ordinis dignitatis imminutione, imò et citra concilii fatigacionem, simul & gloriæ Christi et publicæ ecclesiæ tranquillitati, et pris uatim multorum piorum hominum coscientiæ consulere possit, idq; efficere, ut si non statim omnes motus, quibus hic noster orbis Christianus cocutitur, compels cantur, seminaria tamen & fomenta tollantur. Et contra nisi id primo quoq; rempore siat, periculum esse ne hi motus, usq; adeò crescant & inualescant ut postea sedari & componi uix possint, in quo etiam ipsius Pontificis, omniumq; ei coniunctorum causa periclitetur. Verum si Deus in cuius manu & regum et Pontificu corda sunt, nondumilli hanc mentem inspiret, ut in universum ecclesia hac ratione in tempore prospiciatur, non aquum uideri, ut singula regna uel nationes, quæ instante iam & præsente periculo urgentur, curam sui abiiciant, & non potius legitimis rationibus, publicæ ecclesiæ suæ trans quillitati, per eos quibus ecclesiarum cura diuinitus est commendata prouideant: non quidem noui aliquid, quo præsens ecclesiæ status frustra turbetur, aut uetus statis auctoritati detrahatur instituendo, sed quæ ana tiquitus tradita et modò necessaria sunt, ut in uera fide et disciplina Christiana populus contineatur, restituendo &reuocando. Namut patres Africani Concilii ad Cœleftinum

stinum urbis Romanæ Episcopum scripserunt, decretis Nicenæ Synodi prudentissime iustissimeg; prouisum fuit, ut quacunque negotia in suis locis ubi orta sunt siniantur, nec unicuique prouinciæ gratiam Spiritussan-Eti defuturam; quod non solum ad causas clericorum, sed etiam ad fidei & discipline negotia pertinere ex quare to Concilio Toletano perspicuum est, in cuius cap. ters tio, definitur, ut si fidei causa sit, aut quælibet alia ecclesix communis, generalis totius Hispanix & Gallicix Sy nodus couocetur. Ad quem locum ita Nicolaus de Cuía sua ærate Germanorum doctissimus appellatus, & rerū ecclesiasticarum diligentiss. & perspicaciss. observator. Lib. 1. de co. Ecce inquit, quod istud Concilium disponit de prouinsordan. Ca ciis illi Concilio subiectis, ac etiam dicit, quia quæ fide & tho, cap. 22. generalem ecclesiam respiciunt, in tali universali Concis lio tractari debere, ex quo est mente tenedum quòd unis uersalis multarū prouinciarum Synodus est supra ipsas prouincias, generales q; etiam fidei causas tractare possit. Multa sanè exempla magnorum & celebrium concilios rum, generali totius alicuius nationis seu regni Episcoporum couentu habitorum, proferri possunt, in quibus fidei causa in iis locis exorta & tractata sint, & definita, quæ & ipsa concilia generalia, uniuersalia & plenaria nos minantur. Si igitur in aliquo regno, ubi imminens peris

> culum præsens remedium exigit, sapientum et piorum uirorum synodus, siue conuentus, supremi administras

> toris iussu instituatur, in quo de his religionis contro-

uersiis utilealiquid & diuinis literis antiquæq; traditioni consentaneum constitui possit, in quod qui in utraque parte saniores sunt consentiat: & ex quo Christiana trãs quillitas in ecclesia nascitura speretur: non credo hic quenquam pium, nedum uerum hunc uel opinatum aus ctorem, huic instituto intercessurum, neq; ut longa delis beratione res difteratur, consulturum; sed ad eam perfictendam omne suum studium & operam adiuncturum, Neq; ideo Romanæ Ecclesiæ auctoritate couelli existimandum est, si reliquis quoq ecclesiis suum ius in costis tuenda religione & disciplina Christiana tribuatur. Neq; uerò ecclesia Occidentalis statum labefactari, si parseis us aliqua insignis ad pristinam dignitate & formaminstauretur & exornetur. Neq; successionem uiolari, si Epis scopi apostolicum munus in constituendis & repurgans dis ecclesiis hactenus ferè neglectum, sedulò exequans tur, Neg; defectionis et schismatis crimen incurri, si urs gente ecclesia necessitate, aliquid prasentibus moribus dissentaneum, diuinis uerò literis & antiquis mori, bus consentaneum instituatur: modò per liuorem & odium à reliquo corpore non recedatur, neque temeras rio præjudicio reliqui codemnentur, sed ut sæpe dicitur, charitaris & concordiæ Christianæ uinculū retineatur. Scribit auctor libelli Nunc ad alia transcamus. nullum in his controuersiis certius iudicium inueniri posse, quam si ipsa scriptura sacra, eiusq; uera intelligetia adhibeatur, id eo torquet, quasi hoc dictoscriptura ita in

42

fummo gradu locetur, ut pars tamen iudicii aliunde pendeat, imò hoc agatur ne quid mometi in se scriptura co, tineat, nisi hominum decretis adiuta, atq; adeò quamuis aliquid scripturæ deferri uideatur, callide tamen in eius locum hominum placita substitui. Hac omnia quam uana, et cum à ueritate, tum ab auctoris mente aliena fint, æquus per se lector iudicare poterit. Cum itaq; in iudicandis controuersiis, non nudus scriptura contextus, sed eius intelligentia proponitur, non propriè duo diuersa proponuntur; nam quod dicitur scriptura & eius uera intelligentia, perinde ualet ac si dicas, scriptura rectè & sanc intellecta. Eamq; fuisse mentem auctoris col ligi potuit ex eo quod subiicitur, scripturam esse implis catam traditionem, & traditionemesse explicatam scripturam. Intelligentia ergo scriptura, qua ex traditione percipitur, non est ab ipsa scriptura separanda, cum in ca contineatur, uel tanquam definitio in definito, uel taquam conclusio in præmissis. Idem significat libellus cum inquit in fidei præsertim quæstionibus nihil esse, quod non in scriptura contineatur. Atque hocest quod inquit Nazianzenus, Quadam esse & dici in scripturis, quædam uerè esse in scripturis tametsi non dicantur. Cumigitur huic seu traditioni Catholica, seu ueritati, non scriptæ, auctoritas in controuersiarum diiudicatione tribuitur, nihil ipsi scripturæ detrahitur: cum nihil aliud sit quam mens & intelligentia scripturæ antiquitus nobis tradita, quæ ut scripta non sit, in its tamen quæ fcris.

scripta sunt continetur, Quemadmodum cum in scriptislegibus, ubi de Republica constituenda agitur, ipsum aliquando το έντομ in controuersiam uenit, ita ut διανοία & sententia inspicienda sit, atq ex ea iudicandum, nihil tamen auctoritati legis detrahitur, sed omnis auctoritas penes leges manet; ita cum dicimus nudam ut propositaest scripturam, quæ in alienum sensum trahi possit, non satisfácere adomnes controuersias dijudicandas, sed eius mentem atq; sententiam esse spectandam, nulla in rescriptura auctoritas imminuitur, sed omnis auctoritas illi soli defertur; nam scriptura sacra non est ipse literarum & syllabarum contextus, sed ipsa intelligentia que in iis continetur. Quid, an non ipfe Christus aduersus Sadduceos intelligentiam legis potius, quam ipfa uerba attulit! Non enim illis uerba hæc, Ego sum Deus Abraham, lsaac & Iacob ignota erat, sed sensum qui in iis late, bat, ignorabant Ideoq; & ignorantiæ scripturæ accusan; tur. Quare illi demum scripturam nouisse dicendi sunt, non qui eius uerba tantum, sed sensum et intelligentiam tenent: quod breuiter dicitur à B. Hieronymo & ante eu cont. Lucià B. Hilario, scriptura no in legendo, sed in intelligendo fec. Hilar. consistunt & pulchre ab Ireneo dictum, aptaq; similitus Lib, so dine expressum est, hereticos in his Apostoli uerbis, Ca ro & sanguis regnu Deinon possidebunt, nudas ipsas die ctiones tenuisse, nec sensum Apostoli perspexisse, nec dictionum uirtute scrutatos esse Quid: quòd multa sunt loca scriptura, qua prima fronte absurdam & impiam Scn≥

fententiam præ se ferunt, ut cum humana mebra & affer ctiones Deo tribuuntur, cum beati pronunciantur, qui se castrauerunt propter regnu Dei; oculus scandalizans erui & abiici iubet: & his similia; an non in his necessariò à uerbis ad mentem & sententiam est transeundum? Sunt igitur quodad huc locum attinet, duplicia scriptus ræ loca, quibus necessaria religionis nostræ capita continentur. Alia enim ex ipsis uerbis manifestum sensum habent, de quibus nemo unquam controuersiam mouit nisi qui ipsam scripturam simpliciter negarit, deprauas rit, uel mutilarit, ut Christum natum è uirgine, crucifixum, mortuum, resuscitatum. Alia sunt quorum senten tia, no statim cuiuis tam obuia & plana est, quin in alies nam & contrariam sententiam trahi possint, ex quorum uaria & peruersa interpretatione, uariæ hæreses natæ funt. Verum his opponitur, una, plana, certa, costansq; sententia, que antiquitus ab ipsis Apostolis & corum aus ditoribus tradita, ad nos usq; manauit. V t quod dicitur, in hac oratione, In principio erat uerbum, uocem χόγομ non de cogitatione uel proposito, sed persona intelligi debere.Cum igitur hancintelligentiam in nonnullis uerbis diuinæ scripturæ spectandam dicimus, non humanis decretis subiicimus diuina scripturam: neque aucto, ritatem eius totam ad hominum arbitrium trasferimus. No enim cuiuis homini, imò ne uniuer sali quidem concilio, talem intelligentiam commin sci licet. Eam enim tantummodo recipiendam constar, quæ antiquitus (ut dixia

diximus cum ipla scriptura, ab iplis apostolorum temporibus est tradita. Neqi uero ideo ab hominum iudis cio pendet hæc intelligentia, quod ex traditione & testimonio prisca & Apostolica ecclesia sit petenda; no ma gis quàm ipfa scriptura sacra, ideo ab hominibus pendet, quia eiusdem ecclesia traditione, has tantum quas reces pimus ueras esse apostolicas q; scripturas ceteris reiectis, cognoscimus. Quemadmodu enim hac intelligentiam, ita & ipsam scripturā, de cuius intelligentia agitur ex ecclesiastica traditione primum accepimus: qua tamen traditio, quamuis nobis scripturā ipsius q; intelligentiam annuntiarit, auctoritatem tamé ei quam habet diuinitus insitam, non contulit. Nã à quibus hãc traditione accepimustestes tatummodo sunt cœlestis doctrina, no audores Frustra igitur qdem tam iniqui sunt huic traditio ni, qua ueram scripturæ intelligentiam confirmamus. Neg enim aliam uim tribuimus traditioni in uera intele ligentia à falsa discerneda, quam habeat in ueris scriptus ris à falsis & adulterinis dignoscendis. Omnino enim noticiam uerorum Euangelicorum, & Apostolicorum scriptorum ecclesiastica traditioni, quam per manus ecclesia ab A postolorum discipulis accepit, acceptam fers redebemus. Quomodo Origenes scribit se in traditione Tomo . in de quatuor Euangeliis accepisse, que sola sine contradi- Matth. apud dione, in uniuersa que sub cœlo est, ecclesia Dei recipis cap.25. untur. Et Eusebius post enumerationem receptorum & dubiorum scriptorum, necessariò inquit horu Catalo,

gum

gum confecimus, ut discernamus inter ea scripta, que les cundum ecclesiasticam traditionem, necfacta, necdu bia, sed uera sunt. Pulchrè uerò eodem loco duabus nos tis falsa scripta deprehendi asserit, tum quod nemo eco clesiastica successionis scriptor corum mentionem faciat, tumquod phraseos character à consuetudine Apostolica uariat: quas etiam notas in falsa interpretatione & intelligentia scripturæ deprehendenda adhibere lis cebit. Si et nemo ueterum qui Apostolis apostoliciss; uiris successerunt eius sensus meminerit; & ipsa senten, tia à uera comperta q; apostolica dostrina dissentiat. Eo enimargumento Ireneus in cofutanda Florini cuiusdam praua doctrina utitur. Hæc dogmata, inquit Florine quæ asseris, confidenter dico, non sunt sanæ sententiæ. Hæc dogmata non funt consona ecclesiastica fidei; hac dos gmata sancti illi presbyteri, qui ante nos fuerunt, nun, quam protulere, illi qui & apostolos uiderunt. Eodem modo & Tertullianus ait, Doctrinam hæreticorum, si cum ea doctrina, quam A postoli institutis à se ecclesiis tradiderunt conferatur, deprehendi non esse Apostolicam. Contra quoque nota Vincentiana, quibus ils le Catholicam traditionem agnosci dicit, ad scripta Cas nonica cognoscenda accommodari possint. Ea enim uerè Canonica scripta habenda sunt, quæ antiquitus per omnes ecclesias omnium consensu sunt recepta, quomodo supra ex Origene oftendimus. Cum igitur huius modi traditio pariter & scripturæ, & eius intelligetiæ sers uiat,

Euseb lib. 5.

uiar, non est quod ab huiusmodi traditione, aliquid au-Aoritati scriptura detractum iri metuamus. Et quod tis memus, ne fallæ traditiones pro ueris & apostolicis oba trudantur, facile his notis diligenter exploratis & adhibitis, propulfatur. Verum hoc loco admonendum illud est, cum tria sint traditionum genera, aliz enim doctrinamfidei: aliæritus & cæremonias, alię rerum gestarum memorias continent: nos hoc de dogmaticis tantùm(ut ita loquamur) loqui, quæ certæ & perpetuæ sunt, non de ritualibus: quæ pro temporum conditione uariari possunt, non de historicis que incerte plerunq; sunt, & ad falutem non conferunt. Cum autem traditionem & ues ritatem non scriptam dicimus, non intelligimus sentens tiam humano ingenio excogitatam, et à scripturis sacris extraneam & alienam; uerum intelligimus sententiam, inscripturis sacris ad uerbum non expressam, sed ex eius uera interpretatione, quam apostoli uiua uoce predicarunt, et corum auditores et successores nobis tradiderunt, exceptam et conseruatam; cuius rei inter multa exemplasunt, λόγομ significare personam: diuinā naturam infilii persona humanæ naturæ esse unitam: filium pas tri esse coæternum atq; δμούσιομ: spiritum sanctum cum patre & filio, simul adorandum et conglorificandum, et cztera huius generis, quæ non expressa in scripturis sa-cris legimus, sed ex mente & intelligentia scripturarum intelligenda esse priscorum patrum, & grauissimorum conciliorum auctoritate didicimus.

At

At dices, nos de intelligetia scriptura, quin necessaria sit non contendimus, uerum eam ex scripturis iplis, non ex traditione petendam affirmamus Est quide hacratio interpretadæ scripture longe optima arq; certisima, qua etiam priscos patres & comendasse et usurpasseaduersus hareticos, inprimis Hilarium Pictauiensem cognoscie mus: sed cùm ea ipsa ratione, qua sunt subtilitate & pertinacia, in falso sensu astruendo abutantur hæretici, fit no rarout ad finiendas controuersias, hæcratio minus ua leat, Exempli causa, Catholicis aduersus Arrianos obiis cientibus, hunc Euangelii locu, Ego & pater unu fumus, ad unitatem substătiæ confirmandă, illi ex aduerso simis lemlocu quasi huius, ut uolebant, interprete adferentes, ut sint unu sicut & nos, unitate uoluntatis & sensus signis ficari cotendebat. Quam aut hac ratio no sufficiat, acerbissima illa, quæ inter quosdam de Eucharistia hodie fla grat contentio, abunde testatur: in qua summo studio utraq parsuerboru fenfum, de quo folo quaftio est (na deuerbis couenit) his quas diximus è scripturis ipsis pes titis probatioibus inquirit. Ea uerò ratio, qua intelligetia dictorum, ex ipla A postoloru interpretatione, antiqua & continuata traditione, ad nos deriuata petitur, sapenus mero ad uera dogmata confirmanda et hereles confutas das, plurimum momenti habet, utpote qua hæretici ipli prorfus destituuntur: & qua nisi aperta cotumacia & impudentia eludere & improbare nequeunt. V trumq; aut genus ad redarguendos hareticos adhibendum Ireneus tefta-

testatur scripturam uidelicet facram & traditionem, qua Lib., .dl est ab apostolis, quæ per successionem presbyteroru in uer. hares ecclesiis custoditur. Est inquit plenissima hac ostensio, unam & eande uiuificatricem fidem este, que in ecclesia abapostolis usq nunc sit coservata, & tradita in ueritate. Et de Polycarpo mox inquit, uenisse eum Romam, multosq; harcticos conuertisse, annunciantem solam hanc ueritatem, quam ab Apostolis acceperat, & ecclesia tradiderat Idem quoq; alibi inquit code libro. A gnitio uera estapostolorum doctrina, et antiquus ecclesia status in uniuerso mudo, & charactere corporis Christi, secundu successiones temporu, quibus illi cam, qua in unoquoq; loco est ecclesiam tradiderunt, que peruenit usq ad nos. Quamuis aut idem Ireneus affirmat fuisse quosda hareticos, qui neq; scripturæ, neq; traditioni affentiebatur, no minor sanè cor impudentia in neganda traditione cers nitur. Cu em scripturis urgebantur, scripturas accusabat, Lib. 3.04 >. ut non rectè se habentes, & uariè dictas, ex quibus ueritas inueniri no possit, ab iis qui traditione ignoret; cam aut traditionem no per literas tradita, sed per uiuam uocem, dequa Paulus dicat, sapientia loquimur inter perfectos, atq cam sapientia unusquisq cor inuentam à se tictioncaffirmabat. Cum aût ad apostolicam traditione pros uocabantur, iactabant se non presbyteris modò, uerum etiam apostolis ipsis sapientiores, synceram ueritatem reperisse, apostolos uero saluatoris uerbis legalia miscuisle, quo quidarrogantius & impudentius fingi poteste Mirum

n

Mirum autem est quæ de intelligentia & traditione scriptura sacra adiungenda dicuntur, ea tam acerbè & odiosè ab isto sugillari. Cum eadem propemodum no à Symmystis modo et sectatoribus, sed ab ipsis eoru ducibus proferantur. Multorum instar nobis erit unus M. Bucerus, quo nemo istarum partium Catholica pa cis studiosior fuit, & ad eam accessit propius. Obiectum fuit illi, quod in Reformationis libro non fatis ecclesia Catholica consentance, de prioribus ecclesia signisscriplisset. Ecclesiam enim Cathol, uelle scripturamintel ligi debere secundum traditionem universalis ecclesia, & exigere concordiam doctrinæ in traditionibus, quas ecclesia sine scriptis recepit: librū uerò solam nudamą; scripture literam intueri. Ad ea hunc in modum respons dit. Liber inquit, sic loquitur. Primum signum ecclesiz est uera doctrina, quomodo eam Deus per Christum et apostolos in Euangelio in uero suo intellectu tradidit. Et paulò post, primum in quo ecclesiæ coniunctio et unitas consistit, est consensus de doctrina Euangelii, &uero eius intellectu. In his inquit uerbis uerus intelle-Etus Euangelii disertè commemoratur, cum ipso Euane gelio, qui uerus intellectus, folum per Christum & apostolos initiò fuit traditus, & ab ecclesia ut universalis seu Catholica traditio conservatus. Cumigitur in libro to tidem uerbis positum sit, doctrina quam Deus per Chris ftum & apostolos in Euangelio tradidit in uero eius intellectu, sanc in eo comprehenduntur omnes Christias nz

nz doctrinz partes, que ecclesia à Deo siue scripto, siue non scripto traditæ unquam fuerunt. Hæcille in apolos gia Germanice scripta aduersus Coloniensia antididagma. Idē in libro cotra Latomū, duo ecclesie auctoritati tribuit, Traditiones sine sctipto traditas, & interpretatios nes legitimas scripturaru, ex quo genere esse dicit, præcipuorum articulorum intellectum uerum. Verbi caus la. Cum scriptura nobis predicat, patrem, filium & spiris tumsanctum, sentimus tres personas & unam substans tiam, de his inquit & huiusmodi omnibus, quaru cognitio ad salutem est necessaria, obtinet ecclesia ueram scrie pturarum interpretationem, receptam iam inde ab apos stolis, & uindicatam contra hæreticorum sophisticen. Quamuis autem dicat patres confirmandis ueris sentens tiis & falsis refelledis, diuinis maxime scripturis usos, fas tetur tamen cos & traditiones objecisse. Item Ireneum Tertull. Augusti. ecclesia traditiones, in intelligentia pracipuorum dogmatum extulisse; sed quid Bucerum comemoroscum Caluini ipsius uerbain promptu sunt, qua aduersus Pighium de lib, arbitrioscripsit, Non dife ficulter inter se & Pighium in hac de traditionibus contentione conuenire posse, si modò ecclesiæ traditionem ex certo & perpetuo sanctorum & Orthodoxorum cons lensu demonstraret, atquis simpliciter & candide ad ues ram & germanam ecclesiæ dostrinam comprobandam uteretur. Certè nihil aliud huic libello propositum suit. Quodautem addit, Nűc si ex priuato paucorű consensu com

communem ecclesiæ consensum facere uelit Pighius, non recipia, in eo quoq; consentimus. Hæc libenter ex huiusmodiscriptoribus comemoro, qua ad pace & cons ciliatione accedut. Et utina eam moderatione perpetuò retinerent, facilius multaru & grauissimaru quastionum concordia iniri possit. Sed uideo nihil magis, qua implacabile & hostile odiu utrinq contendentiu animis insitu concordia & cociliationi obsistere: quo fit utomnia aduerfarioru dicta in deteriorem partem torqueantur, des prauentur, exasperentur. Facilius haud dubie coueniret, si hæc charitatis regula ab utrisq adhiberetur, ut qualem quisq; uelit interpretem suoru scriptoru, talem se exhis beat aliorum: & qua moderatione utuntur in coru scris ptis comoda interpretatione mitigandis, quos sibi coniunctos suzq; partis studiosos uiderint, aut à quoru disiunctione sibi metuunt, eandem ad exploranda scripta dictaq; eoru, quos aduersarios ducunt, accommodarent. Sed hac obiter, nunc adreliqua orationem couertamus. Non fuit sanè causa cur tam accurate testimonia de perspicuitate & certitudine scripturarum congereret, caq; taminsolenter nugis, imò sacrilegis sigmentis se oppos nere iactitaret. Sunt autem omnia, quæ in medium adfert testimonia, aut ex uetere, aut nouo Testameto sumpta. In lege quidem & prophetis præcepta piæ uitæ, ues ria; diuini cultus manifeste proponi dubium non est: mysteria ue i à salutis nostra per Christum, in ueteris legis decretis, & prophetarum oraculis, recondita & abstru-

abstrusa, paucisque divinitus ad hoc delectis nota fuisse manifestum est. In nouo uerò Testamento hacomnia mysteria, quorum ad uitam æternam noticia opus est, diligentissime et planissime primum quidem iussu mãdatog; Christi uiux uocis prædicatione ab apostolis explicata, mox ad posterorum memoria literis consignata fuille, omnibus perspicuum est. Atqui corum, qua literis prodita sunt, sensus & intelligentia primis illis discipulis & apostolorum auditoribus manifestissima et notissio ma fuit, ut quorum explicatione ab ipsis apostolis Euans geliiq; præconibus acceperant. Quamuis B. Petrus agnoscat in scriptis Pauli inesse quadam intellectu diffie cilia & obscura, que imperiti infirmiq, ut ceteras quo; que scripturas in suam ipsorum perniciem detorserint. Illud fanè uerumest, nonnulla non tam planè aperteq; dici potuisse, quin posteri, quibus apostolica phrasis, non tam nota & familiaris erat, ad corū intelligentia explicatione & interpretatione à maioribus accepta opus haberent. Accessit postea hæreticorum uersutia, qui huiulmodialiquot scriptis, nouos, alienos & peruersos sensus affinxerunt. Huiusmodi sanè apostolicorum scrie ptorum loca, quamuis ab apostolis, disertis, propriis & tunc omnibus, qui cos audierunt, notis uerbis exposita fuerunt, & in se quidem manifestam certamq; sententiam continuerint, posteris tamen qui abaposto, lorum ætate longius recesserunt, præsertim rudioribus & imperitioribus, non tam plana & aperta fuerunt,

ut non probabili aliqua expositione, uerus illorum sens sus obscurari & deprauari potuerit, & non aliqua explica. tione iuuari & illustrari opus habuerit. Certe tot contes tiones omnium seculorum, de summis quoq; articulis fis dei, inter eos qui iisdem utebantur scripturis habite, illud manifeste conuincunt. Quodsi simpliciter omnia, quæ ad fidem pertinent, tam manifesta & obuia sunt, ut nulli; us prorsus interpretationis indigeant, qui fit quaso ut ho die de grauissimis articulis, & quos ad religionis purita tem imprimis pertinere putant tatopere decertetur, idq; abiis qui utring; & scripturæ testimonia producunt, atq; inter prima dogmata, hanc scripturæ claritatem & certis tudinem ponunt, neq; tamen adhuc de eius sensu in iis de quibus contendunt, inter se conuenire possunt: cum tamen utring; manifestis seclarisq; scripturæ locis sen, tentiam fuam tueri claments

Manet ergo hoc fixum et certum, pleraq; scripturæ noui testamenti loca, etiam adsidei causam pertinentia, non tam esse nobis ex ipso uerborum contextu nota, quin de eorum sensu controuersia nasci queat, nec alio, ad id probandum, quàm ipsa experientia argumento est opus. Quæ tamen ipsa loca ea potissimum in quibus saluti necessaria sententia continetur, piis omnibus clara nota & certissima sunt; quod eorum intellectum non ex proprii ingenii inuestigatione, non ex quorum libet hominu probabili ratiocinatione, sed ex ipsa uiua apostorum predicatione & explicatione, à maioribus ad nos usque

que deriuata acceptum teneant. Atq; ad hue uerum gers manumq; intellect ü apostolicor ü dictorum assequend ü in primis consensum uetustatis pertinere, certissimu est: id quod ex uestris quida neq; ii uulgares perpetuis hisce &infinitis disputationum conflictationibus impulsi atq coacti, aliquando ingenuè confitentur. Ita enim Philip. De caussire. Melanchthon quodam loco asserit, sententiam diuini nodi, uerbi, consensu Catholicæ ecclesie perspicuam esse & illustratam. Et in Epistola quadam anno co, quem ultimu Ad 10%. Cra uitæ habuit. Scio inquit, carnificinam non solum seuam, cum vratissed etiam perniciosam esse dubitationem. Existimo au-lauitnsen. tem ad confirmandas mentes, confensum uetustatis plus rimum conducere. Adiiciam his confessionem apertissis mam, nostræq; sententiæ prorsus congruentem, quam. uis ad alium finem relată uiri in academia celebri, non incelebris diuinarum literarum professoris; & dogmatū uestrorum non instrenui propugnatoris. Magnaminquit hodie esse sectarum uarietatem, qui aliquo sunt ingenio norunt. At ne una quidem est tam inepta, tam impia, tam profana, quæ uerbum Dei non uenditet, iactet, sibiq; uendicet, imò ucritati etiam opponat. Hæc ratio satismonet minime stupidos, & eos qui aliquo desiderio salutis afficiuntur, nenudis uerbis statim fidem adhibeant. Quomodo igitur examen hoc sit instituendum ats tente est considerandum. Non poterit autem meo quidem iudicio certior, aut compendiofior adinueniri mes thodus, qua ut eruditæ antiquitatis uestigiis insistamus, Opti=

Optimi magistri atq; duces nobis esse possunt. Ireneus Tertull, August, qui plurima huius generis certamina posteritati reliquerunt. Ex his monumentis quiuis cognoscere potest ipsos inprimis adhibuiste fidei quam uo cabant regulam, huic jungebant piorumatque eruditos rum antecessorum suffragia, consensumq; apostolicarum ecclesiarum, hoc est earum, quas uel ab ipsis apo; stolis uel ab apostolicis ut uocabant uiris originem dixisse, constabat. Audis'ne æquissmè lector sententia qua hactenus tuemur, quæq; extremæ impietatis & fas crilegii accusatur, à socio eiusdem disciplinæ manifestum asseueratorem, nullam esse sectam tam profanam, quæ non uerbum Dei sibi uindicet, ex quo conficiatur, nudis uerbis non statim sidem esse adhibendam, ad exas men autem ueritatis certissimam & compendiosisis mammethodumesse, si eruditæ uetustatis uestigiis insistatur. Ad Philippum quoq; ut redeamus, si ut ille & quis dem uerissime confirmat, ad mentes in uero intellectu diuini uerbi confirmandas, & ad illustradam diuini uerbisententiam ualet inprimis Catholica ecclesia & uetus statis consensus, non igitur sacrilegu & impium figmens tum est dicere, scriptura sacra nudis uerbis, eius intelligentiam ex testimonio uetustatis & consensu Catholice ecclesiæ esse adhibendam.

Facile autem quiuis animaduertere potest, ea que iam diximus, cum scriptura locis ab aduersario adductis minime pugnare. Sunt quidem prophetici sermones in-

ftar

12

star Lucernæ in caliginoso loco apparentis, sed corū sermonum sententia no omnibus statim cospicuaest. Quas propter idem Petrus continuò admonet, Propheticam scripturam no esse privata interpretatiois. Est item scrie ptura omnis divinitus inspirata, utilis ad doctrinam. Sed tamen ad eam intelligendam institutione & doctrina opus esse idem Paulus testatur, cum inquit, persistito in his quæ didicisti, sciens à quo didiceris. Breue quidem compendium Euangelii sui à Ioanne propositum est, ut ea quæ ab ipso scripta sunt credamus, & creden, do uitam habeamus. At siomnino nullo alio opus est, cur frustra huius Euangelio aliquorum Euangelistas rum & apostolorum scripta adiecta sunts Lex quoque quæ obseruantibus diuina mandata, uitam, transgressoribus mortem denunciat, clara est atque certissima; manserunt tamen in ea multa fidei mysteria usque ad tempus reuclationis abscondita. Porrò quod scriptorem infimulat, quasi hac ratione scripturam dubiam, flexibilem, perplexam, ambiguam, & involucris tes ctam affirmet, tale quicquam neque sensisse unquam neque dixisse hunc scriptorem credo, neque ex iis qua ab ipso dista sunt, tale quicquam consequitur. Non enim diffitetur controuersiam omnem quæ de scripturæ sensunascitur, non uitio scripturarum, quasi illæ de industria obscurè & ambiguè proditæ sint, sed hominum uis tioaccidere: qui aut tarditate & ignauia, non cam quam debent diligentia & studium ad eius sensum percipiendu adfes

adferunt, aut animi superbia paratum & promptum ex maiorum traditione sensum aspernantur, aut denig; ma litia alienum & coactum sensum affingunt. Vt uerò ad conclusionem huius loci ueniamus, non negamus, ex so la scriptura peti certam definitionem, neg; tamen ideo à scriptura ucram eius intelligentiam ucramq; eius intel ligentiæ consequendæ rarionem separamus. Ea quoque qua scripta sunt, ad solidam fidem sufficere profitemur, sedadea, quæ scripta sunt intelligenda, uera & apostolica traditione nos non parum iuuari necessariò confitemur. Quin & fides illa, qua una falutem cofequimur, per unis uerlum diuinæ scripturæ corpus diffula, ab iplis, ut est probabile apostolis, in breue compendium est redacta, quod apostolorum Symbolum dicimus, quod certè Sym bolum non scriptura, sed traditione accepimus. Imò maiores nostri atramento illud chartis illini, atq; aliter quàmuiua Catechistarum uoce Catechumenorum ani-

Etymolo.lib. mis inscribi religioni duxerunt, qua de re lsidorus Hischard. seap.ult. spalensis. Symbolum inquir, hoc sidei & spei nostra, non

feribunt in charta & atramento, sed in tabulis cordis care

De ecclesia, nalibus, cuius rei rationem, alibi reddit. Iccirco autem

Bic.offi. lib. patres nostri hoc non scribi, sed retineri cordibus tradi

a.cap.23.

derunt, ut certum esset neminem hoc ex lectione, qua interdum peruenire etiam ad insideles solet, sed ex apos stolorum traditione didicisse. Hac certè breuissima sidei confessio, qua nos in patrem, filium & spiritum sanctum eredere prositemur, que nihil est aliud, quàm dominicos

rum

nas

ad fo

co els

uc

ır,

ca

rum uerborum, quibus baptilmi formam præscripsit, explicatio negiullo scripto prodita, sed sola traditione adnos deducta, Apostolica tamen auctoritate, consensu & testimonio perpetuo omnium ecclesiarum firmata. Ad obiectionem censoris, ut appellar, qua dicit hære. ses paulò post apostolorum morrem exortas non scripture uerbis, sed sana intelligentia profligatas; respodet. Ego ut hoc posterius concedo, ita fortiter cotendo apers tis scriptura uerbis deuictos fuisse hareticos. Cui nos uis cissim paucis respondebimus. Constat sane Orthodoxis certamen omne cum hareticis, non de uerbis scriptura, sed de sensu fuisse. Et quamuis Orthodoxi ueram certamq; sententiam ex iplis scripturis afferrent, hæretica tamen pertinacia, disputationis acumine, quo pollebat, socrat. bift. freta, alias scripturas, aliosq; sensus opponebat, ita ut cer esclessa.,. tamen infinitum existeret. Vidit hoc uir acutilsimus Si-cap. 10, Tro sinnius, quamuis Nouatianus, de homousio tamen Oraliboca 19 thodoxis consentiens. Cumenim Theodosius Imperas Nicep. 11b. tor cum Nectario Episcopo Constantinop. de quastios ne controuersa tandem explicanda & concordia ecclesiis restituenda ageret, Sisinnius hicquem Agelius Nouatias norum Episcopus, cuius tum lector erat, postea succesfor, ut hominem scientissimum & eloquentissmum ads duxerat, consultus respondit: Dialecticas disputationes, ut quibus schismata non modo no unirentur, sed ad ues hementiores contentiones magis hareses accenderens tur, prorsus fugiendas: Testimonium potius ex traditios

ne ueterum adhibenda: sciebat enim ueteres omnesin eo conuenire, quod initium essentia nullum Dei filio at tribuerent. Interrogandos igitur hæresiarchas (nam plus rimum sectarum duces conuenerant) probet ne cos dos ctores qui ante divisione floruissent: & an coru de pros polita quæstione testimonia recipiants Quod cu fieret, probare quidem se eos, & ut præceptores ac doctores uenerari uno ore responderut; de corum uero testimonio recipiendo cum interrogarentur, ita confusi turbatiq; ats que inter le ipfi diuisi separatiq; sunt, ut certi nihil ex illis cognosci potuerit. Quare imperator animaduerso quod sola disputatione, non autemueterum expositione nites rentur, recta fide suscepta & coprobata, reliquas omnes fidei professiones improbauit. Ex qua historia satis apparet ad ueram fidem stabiliendam & falfam labefactandam, traditiones & expositiones antiquorum nonnihil momenti & ponderis habere, sed de his satis.

In iis uero quæ sequntur maiorem sibi insectandi & bis lem suam in innoxium auctorem euomendi, materiam & occasionem habere uisus est. Dixerat auctor, cu necessitatem intelligentiæ scripturaru ex Catholica traditios ne petendæ, demonstrare uelle, de intellectu uocis 2076, ingens este certamen, & qui diuersam ab ecclesia sentens tiam sequuntur, no minus probabilibus rationibus nui. Hoc dictu Castigator noster, non humani castigato. is & monitoris officio contentus, sed capitalis accusatoris, imò Sophistici calumniatoris persona indutus, ad atro-

cissis

cissimi criminis insimulatione detorquet. Apponamau tem eius uerba, in quibus nullam, in monendo humanitis legem seruată esse constabit. Ea sichabet. Quod Are rianos dicit dum negat uoce +8 xòyou hypostasin uel personam significari, rationibus uti æque probabilibus atq Orthodoxos, in eo se patronum detestandæ impietatis prodit. Nā si admittimus quod uult, deitas Christi in so lo concilii decreto fundata erit, Quis non uideat homis nem profanum, aliud simulando hoc sidei principium malitiosè conuellere: Hactenus castigatoris uerba aus diuimus, Quod itaque initio Arrianos commemorat, non ignorantiæ sed incogitantiæ tribuendum est. Neq; enim de Arrianis ulla fit à scriptore mentio, sed in gene, rede iis loquitut, qui diuersam ab ecclesia sententiam sequuntur. Nam quod de peruerso intellectu uocis xóyos dicitur, id olim Samosateno, photino & nostra ætate Ser, ueto conuenit, non Arrio, qui non negauit μος το λόγος hypostasin'uel personam apud soannem significari, sed hanc personam non esse natura Deu, nec eiusdem cum patre substantiæ pertinaciter asseuerauit. Qua de re piè, &copiose disserit Philip. Melanchthon in locis communibus, probatq; λόγομ in narratione Ioannis signicare personam, tum ex aliis scriptura locis, tum exconsentientibus, ueterum scriptorum, qui ante Syno. dum Nicenam fuerunt, dictis, ac perpetuo ecclesia Cas tholicæ consensu. Quod addit dicere illum Arrias nas rationibus uti æquè probabilibus, uerba auctoris

62

sic habent. Qui diversam ab ecclesia sententiam seguuntur, non minus probabilibus rationibus nituntur. Quod de rationibus probabilibus dicitur, æquiorem interpres tem requirit, uox enim probabilis duplice habet sensum. Sunt enim & uerè probabilia qua Gracis Evologa, sunt aus temin speciem & non re ipsa probabilia que, φαινόμενα dis cuntur, ex quibus fyllogifmű egisikón nimium multis hos die notum & ulitatum Aristoteles confici docuit. Quare si cui hac oratio castiganda uidetur, addat illud ut di cat, in speciem probabilibus. Quamuis nec ipsa, ut est posita oratio, quicquam habet incommodi, si commodè intelligat. Nã& Aristoteles scripsisse fertur qdamfalsa probabiliora esse quibusdam ueris. At nostro castigato, ri magis ea interpretatio placuit, quam in occasionem atrocissimæ criminationis torqueri posse putauit. Neg tamen ex iplis, ut polita funt uerbis, tam atrocem criminationem, nisi sycophatica artis scientissimus & experientissimus ullus hominum conficere potuisset; qua ars potius sanguinario inquisitori, quam Euangelica mans fuerudinis professori conuenit. Quid autem atrocius in quenquam dici potest, quam si dicas illum detestanda impietatis Arrianæ patronum se prodere: & hominem profanum aliud simulando hoc fidei principium de dis uinitate Christi malitiose conuellere: Sed næistis importunè effutiendis, magis iple, quisquis horum auctor eft, animi sui, odii, maleuolentia, & iracundia aftu labos rantis morbu prodidit, quam ut uulnus ullum scripto,

ri innoceti inflixerit, imò uel labeculam ulla asperserit.

Ad rem autem ut ueniamus, oftendunt sanè hoc scrie pta hæreticorum, si nuda ipsa Ioannis uerba intuearis, at: queipsam uocem, λόγομ in se consideres, non minus probabilibus humanæ sapientiæ uerbis eos usos fuisse, quam Orthodoxos, qui uocis huius uerū intellectum, non ex probabilitate rationis, sed ex comparatione & exploratio ne aliorum locorum, tum etiam perpetuo & concordi testimonio ueterum scriptorum, attulerunt. Atq; fuit, & est hodie quoq; hæc firma demonstratio. Apostolorum anditores, quorum auctoritate & testimonio credimus Ioannem hæc uerba scripsisse, In princip. erat uerbum, iidem nobis tradiderunt, eundem apostolum per hanc uocem λόγομ non cogitationem & propositum, sed personam & naturam subsistentem significasse. Errant igitur ignorantes scripturas atq; uirtutem Dei, qui quamuis probabilium rationum specie adducti hac uoce λόγος hy= postasin significari negant. Quinetiam hac uerba Ioanannis quum scribit, uerbum quod ab initio uita erat, & Deus erat apud Deum, carnem esse factu, satis aperte essentiam & hypostasin sonant, sed non ita quin hæreticis probabiles in speciem rationes supperant, quibus uerbi nominealiud intelligi, sectatoribus suis persuadeant, ut nostra atate in Adamo pastore uidimus. Quare pluris mum apud eos ualet uel certè ualere deberet, cum eis ad ueram huius uocis intelligentiam probandam, scriptus rarum testimoniis, ipsamapostolorū explicationem, ex

corum uiua predicatione, acceptam & posteris traditam. adiungimus. Quo demonstrationis genere Ireneus Ters tull Basil. August. non raro uli sunt. Id si quis nuc quor faciat, an ille se detestande impieratis patronu prodet! & ut homo profanus hoc fidei principiu malitiofè cons uellet: & Christi essentiam & Hypostaticam à patre dis stin Stionem scripturaru testimoniis spoliabit; aut deita. tem Christiin folo Concilii decreto fundabit ut hic impudētissime calūniatur. Aduersus quā calumniam, cum fidei causam arringat, grauius & copiosius esser dicendu, nisi eam non iudicio, sed implacabili odio & impotenti calumniandi libidine expressam esse ocs intelligeret. Ve niam mihiab æquis lectoribus dari postulo, si hic paulò acerbior & uchementior uisus sum; eam enim uchemes tiam inuito, & ab ea imprimis abhorrenti rei indignitas extorsit. Intolerandu enim mihi uisum est, hominë innocentiff. & immeritifsimű horum tam atrociű criminű quocung; modo infimulari, cuius tame cam mansuetudinem esse scio, ut si modo illu erroris sui & incogitantia pæniteat, libenter culpam oem sit remissurus, præsertim cũ ucrisimile sit, hæc no ex animo dicta esse, sed affecta, tione Rhetorici cultus, ut hac uehemetia qua opodeotrata uocant Greci, orationi magnitudine, & ut ita dica tumore (oyxon dicunt Graci) adderet, qua tamen oportunis usalio loco uti poruisset. Sed ad institutum reuertamur. De hac autem oratione, Verbu caro factum est, qua pros babiles in speciem rationes hareticis suppetant, quibus cam

eam in sua & peruersam sententia trahat, nimis manife, sta exempla & ueterû & recentiŭ Eutychianoru declas rant. Quam ingens hodie hominū numerus est, neg; ingenio neg zelo Dei carentiù, & in lectione scripturarum exercitatissimorū, qui damnatā olim in Eutyche, & nūc ab infelici Hofmanno & Mennone refuscitatam de uerbi incarnatione sententia obstinatissime sequutur: cum als serunt uerbum no accepisse è uirgine carno, sed propria uirtute in uirginis utero carne & hominem effectu. Atos ad eam sententia confirmadam, hæc Euangelistæ uerba, uerbum caro factumest, assiduè ingeminant, & tanquam clarissime & apertissime dicta, omnibus rationibus, quæ ex aduerfo obiici possint, cofidenter opponut: & scripture loca, quibus hec uox, factu est, ad hac significationem accedere uidetur, diligenter conquirut. Huius pertinaciz exemplu, quod hodie in huius generis hominibus expe, rimur, Theodoretus in primo aduersus hæreticos dialos go in Eranistæ persona clarissimè expressit. Nã cum ab Orthodoxo firmissimis è pluribus scripturaru locis ra, tionibus urgeretur, ille perpetuo eadem cantilena occis nebat, Ego dico ut edoctus sum. Ego credo Euangelistæ qui dicit, Verbum caro factumest, Idem hodie & Menno factitat. Pulchre quoq in codem dialogo, & sequentis bus hæreticorū ingenium describit, qui cū soli se diuinæ scripturæ fidem habere dicant, tamen testimonio uetustatis se plurimu tribuere dissimulare non possunt, cum siquid in aliquo antiquoru scriptorum inuenerint quod illos

illorum sententia, suffragari uidetur, dici non potest, quàm magnifice & insolenter illudiacter. Quare & apud Theod Eranistes post firmissimas è scripturis diuinis ab Orthodoxo allatas rationes & explicationes, probabiliter quidem inquit interpretatus es, ego aut scire uelim, quomodo antiqui Ecclesia doctores illud dictum, Ver. ca, fact, est intellexerint, & post perspicuam aliquot sans Aorum patrum expositionem allatam, mirari se ait, eo. rum uirorum concordiam & consensionem, qui omnes Euagelica dicta sic interpretati sunt ac si simul conuenis. sent; & suam communiter sententiam coscripsissent, Et in altero dialogo post longam è scripturis disputatione, sequise sanctos patres, qui olimin ecclesiis fuissent Eranistes profitetur. Et in tertio dialogo pollicetur Orthodoxus oftenfurum se sanctos patres, eadem cum iis qua ab iplo affirmata sunt, sensisse. Ad quæ Eranistes. Grata sibi & expetendam eam narrationem fore; certam enim & mirèutilem esse huiusmodi doctrinam. Ex his certe ap paret quantum pondus auctoritatis hæc consensio antiquitatis, etiam in hæreticorum animis, tametli id aliqua, do sedulo dissimulent, obtineat Quantum etiam traditioni maiorum in quæstionibus fidei tribuere uideri uelint hæretici, ut qui eius auctoritatem etiam perniciolissimis erroribus confirmandis seu potius colorandis obs Lib., Apo. tendant, exceplo Eunomii à Basilio demonstratur. Fidem logeticiad enim suam, seu potius perfidia expositurus Eunomius, merf. Elmon. affirmat se traditionem piam, quæ ab initio apud patres

66

obs

ıd

ab

obtinuit, uelut amussim ac regulam præmissurum, iplaq; exacti iudicii loco, ad eorum que dicutur iudicationem usurum. Quid hic aliud egit Ennomius, quam quod hos stes circunucturi callidi duces facere solenti ut hostium, quos fallere statuerunt, arma, clypeos, & infignia fibi acs commodent, ita Ennomius cum sciret hoc clypeo tradis tionis imprimis fidere Orthodoxos, suos q; maxime code urgeri, eum iple sibi aptauit, sed eius fraus diu peritiss. ans tagonistam Basilium latere non potuit. Deprehendit enimille, quamante piam patrum traditionem, regula, amussim, ac securum iudicium, Orthodoxos imitatus no minauerat, postea instrumentum fraudis & arte figmentiab codem significari. Patetigitur ex hac Eunomii simulatione, quo loco apud Orthodoxos huiusmodi piæ traditiones habitæ fuerint. De loco autem illo, Ego & pa teruuum sumus, ingentes quoq; contentiones fuerunt, cum hinc Catholici, illinc Sabelliani de eius sententia acerrimè decertarent, illis unitatem substantia, his unis tatem personæ eo significari affirmantibus: Arriani ues routrifq;,eum extorquere conantibus, & uoluntatis tan= tum unitatem notari uolentibus, uicit uero Orthodoxos rum fententia, qui eo loco ou so io uocem ante paucis nos tam confirmauerunt. Atq; ad eam sententiam confirmandam, præter firmissimas è scripturis diuinis allatas rationes, etiam antiquitatis testimoniis, qui eam inters pretationem apostolicam esse testati sunt, uchementer adiuti fuere. Cum hæcquæ uerissima esse constat dicuns iii tur,

tur, no sensus apertissimis uerbis detrahitur, nec cofusus spiritui fancto sonus tribuit, ut hic cauillatur, nequideo huiusmodi pronuciata scripture ambigua & anigmatica putada funt, quod maior u traditione & perpetuo ecclelie consensu illustrent, nea doctrine q in lege, prophetis & Euangelio traditur, infirma & medendis erroribus inutilis afferitur. Quin potius in omi disputatione de fidei cos trouerfia, soli diuine scripture summa auctoritas & iudis ciū defert. Quauis cu de eius sensu, ut sape, quastio oritur, hanc de qua iam frequeter diximus, apostolica & ecclesiastică traditione, multu prasidii & adiumenti adferre, negari no potest. At inquies Paulus cu ad ocs pugnas ecclesiam instituit, satis habet uocare uerbū Dei gladium spiritus, traditionis uerò non scripta, nullam mentione facit, Quid quaso hoc loco Paulus uerbi Dei nomine in tellexit no certe scriptura noui testamenti, quæ nondu scripto prodita erat neg; solam scriptura ueteris testas menti, sed haud dubiè doctrinam Euangelita à Christo tradită, ab apostolis reliquis & ab ipso prædicată. quæ sane præter pauculas iplius epistolas magna tum ex parte fola no scripta traditione costabat. Traditionis uero no . Cor. . . fcripta, anno fatis aperte meminit cu inquit! Laudo uos

quod omnia mea meministis, & quemadmodum tradidi 2. Thef. 2. wobis, traditiones tenetis, & alibit Tenete traditioes quas didiciftis, siue per sermonem, siue per Epistolam nostra, De spiritu quæ testimonia à B. Basilio adseruntur, ad costrmandam

fontto cap. glorificatione cum spiritusancto, quam nonulli ut scris

ię

&

pto non expressam reprehendebat. Quaru inquit traditionu una est & pratens hac, qua qui ab initio copolue, runt posterisq: tradiderunt, usu semper simul cumtepos re progrediente per longam consuetudinem ecclesiis irradicarunt, Hactenus Basilius. Monet deinde castigator noster lectores, ut sibi ab impostore caucant, qui cos in labyrinthum coniicere conetur. At quis tandem est hic Labyrinthus: Veram & Catholicam esse do trinam, que sacris literis est expressa: sed pari sidei integritate eam amplectendam, que ex earum mente, abiplis ulq; apostolis tradita, ad nos peruenit. Atq; hic nullus labyrinthus est, sed certissima & expeditissima omnes perfidiz ambages euadendi ratio & uia. Id enim uerissimum esse neque is ipse qui nos notat, negare poterit. Cum multos iple fidei articulos, non expressos in scripturis, sed ex earum intelligentia nobis traditos, pari religione, si mos do Christiani hominis nomen tueri uelit, amplecti cogatur. Quidenim ut apostolicum Symbolum taceam, dequo supra di tumest, an non primariorum illorum & facrofanctorum conciliorum Niceni inquam. Constantino. Ephel, & Chalcedo. symbola & decreta de sum. mis fidei nostræ quæstionibus, adhæc quod Athanasio inscribit Symbolū religiose ac certa integraq; fide haud aliter atos ca que scripturis exprimuntur, amplecti le & credere profitentur! Atqui horum pleraq; in nullo no ui testamenti libro conscripta leguntur; sed mentem & intelligentiam corum que teripta funt, ex diligenti (cris

scripturaru collatione & scrutatione haustam, fideliter explicant: &acceptam abapostolis, &antecedentium pa trum perpetua traditione receptam Euangelicorum & apostolicorum scriptorum sententiam continent. Verū de his no magna, seu potius nulla inter nos dissensio est, dum illud inter nos conuenit, nihil esse huiusmodi non scriptarum traditionum, quæ non cum eis, quæ scripta funt conueniunt : atq; adeo, ut supra quod dictum est, in iis quæ scripta sunt comprehenduntur. Illud uerò nuc consideremus, quod existimat ex iis, que de traditione & intelligentia à scriptore libelli dicuntur, absurdu sequi. Videlicet èscripto, quia flexibile sit, cotrouersiam, si qua forte oriatur, absq; traditionis subsidio definiri nullam posse. Verum scriptoris mentem, aut non intellexit, aut intelligere noluit. Non enim in se ipsam flexibile sentit esse scripturam, sed à peruersis hominibus, nonulla eius loca aliorsum detorqueri posse; ad firmam, certam, constantemq; scripturæ sententiam obtinendam & retis nendam, traditionis apostolica & antiquitatis ac consen sionis ecclesiastica prasidio, sideles multum adiuuari. Id quod & conscientiæ stimulo coactos nonnullos ex corū sodalitio principes uerò fateri supra ostendimus Exems pla uerò adfert, quibus ostendere nititur non omnium cotrouersiarum explicationem ex uetustis scriptoribus sumi posse Neq; de illo pugnare uolumus, tantum dicimus, ad grauissimas nonnullas controuersias explicans das, multum momenti in monumentis ueterum positu effe:

31

este: de quo certè nemo paulò rerum ecclesiasticaru pes ritior dubitabit. Qua uerò ab eo proferuntur exempla, cum magna & intolerabili uetustatis infamia & ignomis nia coniuncta sunt, Audet enim affirmare, ex præcipuis nostræ fidei capitibus tria hæc non minima. De naturæ nostra corruptione, Gratuita iustificatioe, & Christisao cerdotio, ita obscure à uetustis scriptoribus attingi, nulla utinde certitudo elici possit. At ego ut huic calumniz occurram, ex amplissimo illo ueneranda uetustatis senas tu, quoniam longum esset tam multos adducere, unum producam summa auctoritate & fide preditum, qui unus & suo & omnium collegarum suorum, hocest omnium Orthodoxorum patrum, qui secum & ante ipsum suerut nomine, uerba faciat. Is erit Leo urbis Roma Episcopus: Anno 444. in epistola ad Leonem Augustum, qua illu in fide Ors epistola 59. thodoxa de humana Christi natura, cuius rei gratia con cilium, Chalcedonele coactum fuit, aduersus Eutychetisinsaniam, confirmabat. Eius uerba ita habent. Quicunq; funt ita obcæcati & à lumine ueritatis alieni, ut uer; bo Dei à tempore incarnationis humana, carnis denes gent ueritatem: oftendant in quo sibi Christianum nos men usurpent, & cum Euangelio ueritatis, qua ratione concordent, si per beatæ uirginis partum, aut caro sis ne deitate, aut deitas est orta fine carne. Sicut enim nes gari non potest, Euangelista dicente, quòd uerbum caro factum est, & habitauit in nobis; ita negari non potest B. Paulo prædicante, quod Deus erat in Christo muns dum

72

dum reconcilians sibi. Que autem teconciliatio esse posset qua humano generi propitiaretur Deus, nisi omnium causam mediator Dei, hominumq; susciperet: Qua uerò ratione ueritatem mediatoris impleret, nisi qui in forma Dei aqualis est patri, in forma serui particeps esset & nostri; ut mortis uinculum unius præuaricatione con tractum, unius morte(qui solus mortinihil debuit) soluereture Elfusio em pro iniustis sanguinis iusti Christi, tam potens fuit ad privilegium, tam dives ad precium, ut si universitas captivorum in redemptorem suum cres deret, nullum diaboli uincula retinerent. Quoniam sicut Apostolus ait, ubi abundauit peccatum, superabundauit & gratia. Et cum sub peccati præiudicio nati, potestatem acceperint ad iustitiam renascendi, ualidius factum est donum libertatis, quam debitu feruitutis. Qua itaq; fibi in huius facramenti præsidio spem relinqunt, qui in saluatore nostro negant humani corporis ueritatem? Dis cant quo sacrificio reconciliati, dicant quo sanguine sint redempti. Quisest (ut ait Apostolus) qui tradidit semetiplum pro nobis oblatione & hostiam Deo in odos rem luauitatis? Aut quod unqua sacrificiu sacratius suit, quam quod uerus & æternus potifex altari crucis per ime molationem sux carnis imposuit. Quamuis enim mule torum sanctorum in conspectu Domini preciosa mors fuerit, nullius tamen insontis occisio, redeptio fuit muns di. Acceperunt iusti, non dederut coronas, & de fortitue dine fidelium exempla nata funt patientie, non dona iu-Aitiz

rò

-10

Cet

n

1-

i,

n,

11

ftitiæ Singulares quippe in singulis mortes fuerunt, nec alterius quisquam debitum suo fine persoluit, cum ins ter filios hominum unus solus Dominus noster lesus Christus, qui uere erat agnus immaculatus, extiterit, in quo omes crucifixi, omnes mortui, ocs sunt etiam suscis tati De quibus ipse dicebat. Cum exaltatus suero omnia traham ad meipfum. Fides enimuera iustificans impios & creans iustos, ad humanitatis sua tracta participem, in illo acquirit salutem in quo solo homo se inuenit innocentem, liberum habens per gratiam Dei de potétia eius gloriari, qui contra hostem humani generis in carnis no ftre humilitate cogressus, his uictoriam suam tribuit, in quorum corpore triumphauit. Obsecro te aquissime lector quid de hisce præcipuis, fidei capitibus, in quibus humanæ naturæ per Christum mediatorem instauratio continetur, clarius certius & religiolius dici potuits Natura nostra corruptionem, & sub peccati tyrannide seruitutem an non satis expressit cum inquit, mortis uinculum unius præuaricatione cotractum, unius mors te solutum, sanguinem iustum pro multis effusum, uniuerstratem captiuorum precio sanguinis C H R I-STI à diaboli uinculis folui, item folum Dominum no strum I E S V M Christum uerè agnum immaculatum extitisse, in quo omnes crucifixi, omnes mortui, omnes sepulti, omnes sunt ctiam resuscitati, hominem in solo Christo se inuenire innocentem? De gratuita ues rò iustificatione quid apertius, quam quum inquit

fidem ueram iustificantem impios & creantem iustos in illo acquirere salute, in quo solo se homo inuenit inno, centem, qui homo iam per gratiam liberum habeat, de eius potestate gloriandi, qui contra hostem humani ge neris in carnis nostra humilitate congressus his uictoria fuam tribuit, in quoru corpore triumphauit. At de Chris sti sacerdotio an præclarius quicquam expectass cumau. dis affirmari folo hoc sacrificio quod in humani corporis ueritate obtulit Christus, Christianos esse reconciliatos, folo eius sanguine redemptos: qui (ut ait Apostolus) tra didit semetipsum pro nobis oblationem & hostiam Deo in odorem suauitatis. Item nullum unquam suisse sacrificium sacratius, quam quod uerus & aternus pontis fex altari crucis per immolationem suz carnis imposuit Quid an non etiam uirtutem & efficaciam mortis Chris stià morte sanctorum hominum satis manifeste distinu xit, & gloriam redemptionis solius Christi morti asses ruit: cũ inquit: Quamnis multorum sanctorum in con spectu Domini pretiosa mors fuerit, nullius tame insontis occisionem propitiationem fuisse munditsibi quenç fanctorum mortuum,nec quemquam suo fine alterius debitum persoluisse. Hec quidem Leo Romanus Episco pus, quem uides the saurum hunc præclarum sidei, à pres cipuisapostolisapud suam ecclesiam depositum & come mendatum, diligenter hactenus conservasse et fideliter dispensasse. Atq hic non unum te Leonem, sed uniuersam Synodum Calchedonensem, quæ eius aduersus Eus tichem

tichem scripta summa ueneratione & approbatione coplexa est, imò uniuersam Orthodoxam antiquitate, cuius hi interpretes & os suerunt, teaudire existimato.

de

c.

ri

is

S,

Quodsi hoc interprete & tanquam Legato uetustatis contentus non es, adducam tibi ex ipsa antiquitate, uirumpictate & eruditione imprimis uenerandu, Ireneum inquam, qui Galliam Lugduni, ubi episcopatu functus est, Euangelica et apostolica doctrina imbuit. Cuius que adnos uenerunt scripta, quamuis in refutandis fanaticorum hominum, qui tunc ecclesiam turbabant, deliriis plurimum occapentur: tamen doctrina hac de corruptione natura nostra, & salute per Christum restituta, non obscure in ils explicatur: cuius doctrinæ specimina aliquot proferemus, Dominus inquit pollicitus est mit = Lit. . .... tere se paracletu, qui nos aptaret Deo. Sicut enim de arido tritico massa una fieri non potest sine humore, neque unus panis: ita nec nos multi, unum fieri in Christo le. su poteramus, sine aqua, quæ à cœlo est. Et sicut arida terra, si non percipiat humorem no fructificat sic & nos lignum aridum existences primum nunquam fructifica remus uitam, sine superna uoluntaria pluuia, Item, Que iplum spiritum dedit ecclesie in omnem terram mittens de cœlis paracletum, ubi & diabolum, tanqua fulgur pros iectum ait Dominus, Quapropter necessarius nobis est ros Dei, ut no comburamur, neq; infructuofi efficiamur, & ubi accusatorem habemus, illic habeamus & paracle. tum, commendante Domino spiritui sancto suu, homiCq. 10.

nem qui inciderat in latrones, cui ple milertus est, & lis gauit uulnera eius Item; Solus uere magister Dominus noster & bonus, uerè filius Dei, & patiens uerbum Dei pa tris, filius hominis factus, Luctatus est enim & uicit; erat enim homo pro patribus certans, & per obaudientiam, inobaudientiam persoluens: alligauit enim fortem, et soluit infirmos, & salutem donauit plasmati suo, destrus ens peccatu. Est enim piissimus & misericors Dominus, & amans humanû genus: hærere itaq; fecit & aduniuit, queadmodu prædiximus, homine Deo. Si enim homo non uicisset inimicum hominis, no iuste uictus estet inis micus. Rurlus aut nisi Deus donasset salute, non firmiter haberemus eam: & nisi homo conjunctus fuisser Deo no stro, non potuisset particeps sieri incorruptibilitatis. Oportuerat enim mediatorem Dei & hominum per suam ad utrosque domesticitatem, in amicitiam et concor dia utrolog reducere, & facere ut Deus assume et homis nem,& homo se dederet Deo. Qua enim ratione filioru adoptiois eius participes esse possemus, nisi per filiu eam, quæ eft ad ipfum, recepissemus ab co communione, nisi uerbū eius comunicasset nobis, caro factur Et mox: Pros pter hoc enim uerbum Dei homo, & qui filius Dei est, filius hominis factus est, comixtus uerbo Dei: no em pos teramus aliter incorruptela & immortalitate accipere, nis si aduniti fuissemus incorruptela & immortalitati. Itc: Quoniamiple Dominus erat, qui saluabat eos, quia per semetiplos no habebat saluari; & propter hoc infirmitate

homis

.....

Cap.23.

76

hominis annuncians, ait. Scio enim quoniam non habi tat in carne mea bonum, significans, quoniam non à no. bis, sed à Deo est bonum salutis nostra, Et iterum: Miler ego homo quis me liberabit de corpore mortis huius Deinde infert liberatore, gratia lesu Christi Domini noe ftri Et alibi: In Abraha inquit prædidicerat, & affuetus 18.4.14.18 fuerat, sequi uerbum Dei. Etenim Abraham prono animo unigenitum & dilectum filium fuum cocessit facrie ficium Deo, ut Deus beneplacitum habeat, pro uniuer. fo femine eius dilectum & unigenitum filium fuum pre-Rare sacrificium in nostram redemptionem. Propheta ergo cum esset Abraham, & uideret in spiritu diem aduentus Domini, & passionis per quem ipse quoque, '& omnes qui similiter, ut ipse credidit, credunt Deo, saluari inciperent, exultauit uehementer. No incognitus igis tur erat Dominus Abrahæ, cuius diem cocupiuit uidere: sed neg; pater Dni; didicerat em à uerbo Dni, & credidit ei. Quapropter & deputatu est ei ad iustitiam à Dno. Fidesque estad Deum, iustificat homine. Hec & his similia ex iis libris colligi possint, in quibus apostolicam grauitate in predicado beneficio incarnationis & mortis Chri sti, facille agnoscas. Plurima gdem eode opere de liber 14. te hominis, in eligendo bono & reprobando malo disse. rit: sed hæc aduersus eos dicuntur, qui natura quosdam esse bonos, quosdam uerò malos asserebant, ut ostendat Deŭ, neminem per uiolentiam cogere; sed credentibus & obtemperantibus uita, non credentibus & absistentibus

ut loquitur ac Deo æternam mortem constitutam: hæcq; consirmantur testimonio apostoli ad Romanos. An disuitias bonitatis eius & patientiæ et longanimitatis conztemnis: ignorans quoniam bonitas Dei in pænitentiam te adducit, &c. Quòd si ea, quæ de libertate uoluntatis, tum à Christo, tum ab A postolo, tum ab hocapostolico uiro dicta sunt, quidam ad eleuandam Dei graviam torse runt, hanc culpam illi præstare non debent; et Dei gratia esse sunt est anctissimis uiris, apostolicam, & apostolicorum uirorum doctrinam apud se conservatam retinentibus, occurreretur. Sed nunc ad institutum reuertamur.

Nemo sanè tam insanus est, ut dicat cognitionem salutis non ex diuinis literis, sed ex traditione tantum maiorum hauriendam uerum maiorum traditionem ad cos gnitionem salutis è diuinis literis percipiedam multum habere mometi dicimus. At illud fallissimum et in sane ctos patres contumeliosissimum esse iam uidimus, nuquam ex patribus disci posse, quomodo Deo reconciliemur, quomodo illuminemur à spiritusancto, quomodo gratis accepta nobis feratur obedientia Christi, quid uas leat facrificium mortis eius, et continua pro nobis inters cessio. Nam si horum cognitio ad salutem est necessaria, et corum (ut cius uerbis utamur) luculenta explicatio in fcriptura passim occurrit, aut supina negligentia accufandi erunt, qui in tanta multitudine scriptorum, quibus populumad pietatem institucdum susceperunt, ca prze rerice

terierint, quæ ad salutem comparandam imprimis sint necessaria; aut crasse ignorantiæ, qui ea quorum in scris pturis tam luculenta explicatio extat non intellexerunt: aut detestandæ perfidiæ, qui si ea intellexerunt populo Christiano exponere noluerut: aut deprauata corruptas; tradiderunt. Si dicas sanctissimis illis & eruditiss. uiris fanaticorum hominum delyriis intricatis rerum tam necessariarum tractandarum occasionem defuisse. Fareor equidem eos hareseon importunitate coactos, magnam partem scriptorum suorum in corum delyriis refutana dis consumplisse, que potissimum in contemplatione diuina essentia & aconomia incarnationis dominica uersabantur, è cæteris uerò quæ tunc controuersa non erant, quædam tunc non tam accurate subtiliterq; perse cutos fuisse, quod (ut Augustinus loquitur) sine aduersario securi fuerint, Quo tamen aduersario forte oblato, uidemus quanto studio ueram & Euangelicam, aposto, licamá; doctrina, de gratia Dei, & beneficio Christi des fenderint & explicarint, ut ex Augustino, Innocentio, Zosimo, Prospero, Fulgentio, à Pelagio & Celestio eo rumq; sectatoribus excitatis, manifestum est. Adhæc fieri non potuit cum omnes hæ quæstiones, quarum cos gnitio ad salutemest necessaria inter se aptæ & connexæ fint, ut non aliquando in tot & tam multorum patrum scriptis, non aliquando etiā aliud agentibus aliquis etiam locus hisce explicandis inciderit, quod sanè factum esse commonstrauimus, & si res postuler, pluribus commo,

Arare possimus. Præterea miror eum no uidere, si id ue. rum sit quod affirmat ex uetustis illis patribus nuquam addisci posse ea que ad salutem apprime cognitu necessa ria funt, confequens esse universum populum Christia. num, iam inde ex quo tempore extat ecclesiasticor uscris ptoru memoria ulquad hanc nostram atate, cognitione rerum ad salutem imprimis necessariaru destitutu fuis se,cum certu sit populum oem Christianu, præsectoru suorum doctrinam secutum, eosaut non aliter docuisse quam scripferint, neq; ea quæ docuerunt, in suis scriptis omino prætermisisse. Quod addit de erroribus tunc nos dum exortis, de libero arbitrio, de operum meritis, de fatisfactionibus, alias aprior erit dicedi locus. Neg; inficia mur controuersiam quoq; hodie incidere posse de qua in scriptis ueterum dilucidior explicatio desideretur, nec certa aliqua sententia ex antiquo & uniuersali consensu constitui possit, ita ut scripture sensus ex sola collatios ne & inspectione scripturarum inuestigari debeat. Sed contrà negari non potest, hodie quæstiones, easq; non leues excitatas, in quibus explicandis pracipuum ex pers petuo hoc consensu & universali ecclesia traditione mos mentum accedit. Quaritur enim hodie iure ne baptizen tur infantes, qui id negant, manifestis se ac clarissimis Euangelii uerbis niti iactant, qui crediderit & baptizas tus fuerit: qui uerò id affirmant, ad sententiam horum uerborum ptouocant, & quamuis multis è scriptura du-Ais rationibus, iisq; sane firmissimis utantur, tamen ad fuam

fuam ueram Catholicamq; fententiam comprobandam multam quoq in hoc antiquitatis confensu præsidii esse agnolcunt. Id quod inter alios Philippus Melanchthon Inlocis come ingeuue cofessus est, quu de paruuloru baptismo loques muano 4. ait, uniuersalis cosensus ecclesia omniu temporu est tes stimoniu, quod hac ordinatio est apostolica, qua hisce dictis Augustini ubi de code argumento loquitur, cosens De Baptif. tanea sunt, Quod, inquit, uniuersa tenet ecclesia, nec con sontra Dociliis institutum, sed semper retentu est, non nisiautoris cap. 14.

tate apostolica traditum rectissimè creditur.

Ad illud quod dicit in eo pestiferam esse labem quum dicitur pari integritate amplectenda quæ ab exordio Euangelii recepta sunt dogmata atque ipsam scripturam, iam supra respondimus. Neque enim de aliis dogmatibus loquimur, ut iamaliquoties dictum est, quam quæ scripturis diuinis consentanea sunt: & quæ quamuis in scripturis facris ad uerbum non exprimantur, tamen ex iis qua scripta sunt consequentur: neque alio los co habenda sunt, qua dittusiores explicationes & interpretationes eoru quæ breuius & rectius scripta sunt, quæ interpretationes & ante euangelium scriptum uiua uoce pleræq; traditæ, & ab auditoribus accepte posteritatiq; per successione traditæ & expositæ, nonullæ uerò & am> plissimorum conciliorum decretis declaratæ suerunt, Atque ha sunt illa traditiones seu ueritates non scripta quarum gratia hic noster castigator tantopere tumul tuatur. Horum exempla iam supra posuimus ut λόγομ

figni-

fignificare personam; filium patri esse coaternum & coa substantialem: in diuina natura tres esse hypostales & unam eandemá; essentiam: in Christo Domino duas esse naturas, personas unam: Spiritum sanctum cum pa tre & filio simul adorandum & conglorificandum; Christi carnem nobis esse consubstantialem: infantes iure ba ptizari, & catera huius generis, quorum nonnulla ho die à nouis hæreticis, iam olim sepultas hæreses reuo, cantibus, impugnantur, eo potissimum nomine, quod in scripturis totidem uerbis expressa non legantur: de quibus nobis uobiscum nulla controuersia est, quum & ipli pari fidei integritate ea amplectamini, atq; ea quæ scriptis prodita sunt: & hæreses cum iis pugnantes pariter detestemini, atq; in iis hæresibus oppugnandis euns dem arietem, id est, uetustatis & universitatis consens fum admouere soleatis. Sed aduersarium ut uidetur, inanis metus percellit, timentem uidelicet ne prætextu hus iusmodi dogmatum hominum placita obtrudantur. Nam ut interim notas illas à Vincetio commemoratas seponamus, certè Martini Buceri auctoritatem & testimonium refutare non poterit, quo uim huius cons sensus & insignem notam quo impia commenta à ucris dogmatibus discernantur, ostendit. Namsententiam de perpetua B. Mariæ uirginitate probans, ita loquitur. Ad quod credendum confensus perpetuus ecclesia mos mentum pracipuum adfert. De quo sanè dubitare, dum nullum id cogit cerrum oraculum scriptura, non est eos

Comment, in Matthaum

rumqui quid sit Christi ecclesia didicerunt. Ex hocuero consensu nemo uereatur ut impia sibi hominum com menta obtrudantur: illa enim semper deprehendes cum expressis scriptura oraculis pugnantia ex diametro. Hac Buceri uerba sunt.

Neq; uerò absurdum est, neq; Pauli scriptis aduersumsi dicamus uerbum Dei esse quod approbatum sit communi ecclesiæ consensu: cum fareamur illam esse ueram scripturam diuinam, quæ approbata sit communiecclesiæ consensu. Neg; enim hic consensus est placitum hominis, sed necessaria & à rei ueritate expressa cons fessio & testificatio. Postular ut inter nos conueniat quid lituerbum Dei, id uero difficile non erit. Dicimus enim uerbum Dei (de uerbo Euangelii seu noui testamenti los quimur)esse uoluntatem Dei à Christo & apostolis uiuz uoce prædicatam, cuius predicationis (quæ propriè Euas gelium & uerbum Dei dicitur) summa ab apostolis eos rum'ue discipulis nullo quidem expresso diuino mandas to, sed piorum hominum rogatu, & salubri cautione ad posterorum memoriam literis consignata fuit, quorum scriptorum explicatio & interpretatio uera ab auditorio bus obseruata, ab ecclesiis quas apostoli instituerunt cos seruata, & posteris per manus tradita fuit, quæ etiam mas gna ex parte, & in monumentis priscorum scriptorum & primariorum conciliorum decretis est prodita. Nonabe surde igitur respondebitur esse uerbum Dei aliud scris prum aliud non scriptu, quod tamen uerbu non scriptu, non

no est aliud, hoc est diuersum & aliente à scripto, sed ideo (fæpè enim repetendu est) no scriptu dicitur, quòd qua uis sententiam scripti cotineat, scripto tamen no expris matur, Cū hæc ita le habeant, causam no uideo cur se tas topere torqueat, & piorū conscientiis tam anxiè metuat ob hoc uerbū, no scriptū, cum pleraq; omnia qua ad hoc genus pertinent, ia olim ut diximus priscoru patru mo. numentis, & primarior u concilior u decretis, quibus ipli quoq; auctoritatem se deserre profitentur, satis luculente expolita fint. Neq; enim conciliorum propolitum fuit, nouum Dei uerbum cudere, sed acceptum à maioribus aduerfus hæreticos illud impugnantes uindicare, quem finem conciliorum seruus Dei peregrinus (ita enim se ipsum appellauit) in suo aduersus prophanas hæreseon nouationes libro, diserte exposuir: Quid inquit unquam aliud conciliorum decretis enifa est ecclesia, nisi ut quod ante simpliciter credebatur, hoc idem postea diligentius crederetur? &c. Hoc inquam semper, neque quics quam præterea, hæreticorum nouitatibus excitata, cons ciliorum suorum decretis Catholica perfecit Ecclesia, nisi ut quod prius à maioribus sola traditione susceperat, hoc deinde posteris etiam per scriptura Chirographum confignauit. Quibus consentanca sunt, qua in libro de iudiciis Synodorum, siue is Crucigeri siue Mes lanchthonis sir, leguntur, Synodus inquit, non gignit nouum articulum, aut nouam interpretationem sed teftis eft uera & incorrepta fententia, tradita in feriptis

Vincentius Lirmensis.

ptis et uoce apostolorum Neque uero parum momenti ad deprehendendam ueram & solidam Catholica traditionis effigiem, non autem eius inane spectrum, ut suo more ludit castigator, in his tribus notis à Vincentio Lirinensi dicto commemoratis positum est, ans tiquitatis, universitatis & consensus: quas tamen notas nimis argutè imò uerò sophisticè & pueriliter cauillatur: quæ omnes cauillationes cum ad auctorem potius, quam recitatorem pertineant, ipsum auctorem producemus, ut suis ipse uerbis causam suam aduers sus reprehensorem, iam tandem post mille amplius annisextantemtueatur, si primum illud castigatorem noftrum admonuero, cum dicit non multum apud sanz mentis homines profecturum malum dialecticum, qui membrum unum in duo discerpar, ipse uicissim mes minerit, multò minus se apud sanæ mentis homines profecturum, quamuis bonum et excellentem sophis stam, qui benedicta temere conuellat. Esto nihil sit aliud uniuersitas & consensus, quam uniuersalis consensus, an ideo rei explicande causa separatim poni non pos tuerut: Quid enim ad rem interest, siue hoc siue illo mo do dicas, quenam quæso hec improbitas est, & cauillandi immoderata libido, tā minuta sectari, & in commetario theologico tamexactam dialecticaru præceptionu obleruationem exigeres Verum ipfius auctoris mente, atq adeo rem ipsam non satis observasse uidetur Nam hæc consensio ab auctore, ut ex eius explicatione patet, no ad uni

uniuersitatem tantum sed etiam ad antiquitatem referenda est, ut si hac breuissimè complicare & coplecti uca lis, dicendum sit, Antiqua & uniuersalis consensio, siue, ut ipsemet auctor in anacephaleosi prioris sui libelli lo, quitur, universitatis & antiquitatis colensio, Sed hæcdocendi causa separare maluit, neq; id etiam præter rem,cu reipsaseparentur. Inueniri enim potest uniuersitas sine antiquitate ut Arrianismi tepore: & antiquitas sine uni. uersitate ut Hebionis insania. & utraq, simul sine consensu, ut diuinitatis & resurrectionis abnegatio: et consensus sine utraq, ut heresis de baptismo infantium, in quamina gens hominum multitudo consentit, nunquam tamen et nondum per omnes ecclesias dispersa, et ante annos quingentos prorsus ignota, ac primu sub Bernardiætas të nata uel certè diuulgata, sed mox oppressa, qua nunc proh dolor, non paucis ante annis resuscitatam et renos uam uidemus, Sed nuciplum auctorem uerbis suis suam causam agentem audiamus ea autem uerba extantinlis bro quem pro Catholice fidei antiquitate & ucritate dis simulato suo, peregrini nomine supposito conscripsit, cum iam ex uariis ut inquit iple & tristibus militiæ turbis nibus euolutus, in portum et quietem, ut tunc quidem erat, monastice et religiose conversationis se contulisset. idq; eo tempore cum iam ecclesiam multis et acerrimus, hæreticorum certaminibus defunctam uidisset) uerba eius ita se habet: Sæpe magno studio et summa attentiõe pquirens à qua plurimis, sanctitate et doctrina prestans tibus

tibus uiris, quonam modo possim certa quadam acqua. figenerali ac regulari uia Catholicæ fidei ueritatem, abs hæretice prauitatis falsitate discernere, huiusmodi semper responsum ab omibus ferè reruli, quod siue ego, siue quis alius uellet exurgentium hæreticorum fraudes des prehendere, laqueosq; uitare, & in fide sana sanus atq; integer permanere, duplici modo munire fidem suam do mino adiquante deberet, primo scilicet diuina legis auctoritate, tum deinde ecclesia Catholica traditione. Hic fortasse requirat aliquis, cum sit perfectus scripturarum Canon, sibiq; ad omnia satis superq; sufficiat, quid opus est ut ei ecclesiastica intelligentia iungatur auctoritas? Quia uidelicet scripturam sacram pro ipsa sua altitudi= ne non uno codeq; sensu universi accipiunt, sed eiusdem elogia aliter atq; aliter alius atq; alius interpretatur, ut pe nequot homines sunt, totilline sententiæ erui posse uideatur. Aliter namg; Nouatianus, aliter Photinus, aliter Sabellius, aliter Donatus exponit, aliter Arrius, Eunomius, Macedonius, aliter Apollinaris, Priscilliano, aliter Iouinianus, Pelagius, Cœlestius, aliter postremò Nesto rius. Atq; idcirco multu necesse est, propter tantos tam uarii erroris anfractus, ut prophetica & apostolica interpretationis linea secundum Ecclesiastici & Catholici sensus normam dirigatur. In ipsa item Catholica ecclesia magnoperè curadum est, ut id teneamus quod ubiq;, quod semper, quod ab omibus creditum est; hoc est etes nimuere proprieq; Catholicum. Quod ipsa uis nomis nis,

a

n

nis, ratiog; declarat que omia uera ac universalirer copres hedit. Sed hocita demű fit, si sequamur universitate, antiquitatem, colenlionem, Sequimur aute uniuer sitatem hoc modo, si hac unam fidem uera esse fateamur, quam tota per orbem terrarum confitetur ecclelia, Antiquitate uerò ita, si ab his nullatenus sensibus recedamus, quos sanctos maiores ac patres nostros celebrasse manifestu eft, colenlione quoq; itidem si in ipsa uetustate omnium uel certè penè omni facerdotum pariter & magistror diffinitiones sententiasq; sedtemur, No possum hic præs terire eiusde hui auctoris pulcherrima digressione qua & Catholice traditionis auctoritate & fidelis expositoris diuinarum literaru munus exponit. Enarras em hunclo cum Pauli ad Timotheu, ô Timothee depositu custodi. Quid est ingt, depositu, id quod tibi creditu est, no quod à te inuentu, quod accepisti, no quod excogitasti, rem no ingenii sed doctrinæ, no usurpationis private, sed publis cæ traditionis, remad te perducta non à te prolata, in qua no auctor debes ese, sed custos, no institutor, sed sectator no ducens sed seques, depositum inquit custodi, Catho. licæ fidei talčtum inuiolatum illibatūq; colerua, quod tibi creditum est, hoc penes te maneat, hoc à te tra dat. Aus rumaccepisti, auru redde, nolo mihi pro aliis alia subiicis as, nolo pro auro aut imprudeter plumbum aut fraudus leter ærameta supponas, nolo auri specie sed natura plas nè ô Timothee, ô Sacerdos, ô Tractator, ô Doctor, Si te diuinu munus idoneu fecerit, ingenio, exercitatione, doz aris .

## DE OFFICIO PII VIRI.

Cs

m

tē

Arina, esto Spiritalis tabernaculi Beselcel, preciosas diuis ni dog matis gemas exsculpe, tideliter coapta, adorna sas pienter, adiice splendore, gratia, uenustate. Intelligatur te exponente illustrius, quodantea obscurius credebat: per te posteritas intellectum gratuletur, quod ante uetustas no intellectum uenerabat. Eade tame que didicifti, ita do ce, ur cũ dicas nouè no dicas noua. Sed longũ effet omnia que huic nostro instituto seruiunt comemorare, suffeces ritaute si huius prioris libri seu comonitorii (ut ipse apa pellat)anacephaleosim ut ab ipso auctore est coprehesa, in mediu adducam. Diximus inquit hac fuisse semper & este hodieg; Catholicoru cosuetudine, ut fide uera duobus his modis approbent. Primu diuini Canonis aucto; ritate, deinde ecclesia Catholica traditione; no quia Canon solus non sibi ad universa sufficiar, sed quia uerba dis uina pro suo pleriq; arbitratu interpretantes, uarias opis niones, erroresq; concipiant; atq; ideo necesse sit ut ad unam ecclesiasticisensus regulamscripture cœlestis intelligentia dirigatur, in iis duntaxat præcipuè quæstionis bus, quibus totius Catholici dogmatis fundamenta nis tuntur. Item diximus in ipsa rursus Ecclesia uniuersitas tis pariter & antiquitatis consensionem spectari oportes re, ne aut ab unitatis integritate in parte schismatis abs rumpamur, aut è uetustatis religione in hareseon nouitates præcipitemur. Item diximus in ipsa ecclesiæ uetustate, duo quædam uchementer studioleg; obser= uanda, quibus pænitus inhærere deberent, quicunque M

hæretici esse nolint. Primum si quid esset antiquitus ab omnibus ecclesie Catholice Sacerdotibus universalis Concilii auctoritate decretum. Deinde siqua noua ex urgeret quæstio ubi id minimè reperiretur, recurrendum ad sanctorum patrum sententias, corum duntaxat qui suis quiq; temporibus & locis in unitate communio, nis&fidei permanentes, magistri probabiles extitissent. Et quicquid uno sensu atq; consensu tenuisse inueniren tur,id ecclesia nerum & Catholicum absq; ullo scrupulo iudicaretur. Hactenus ipfum auctorem loquentem audisti optime lector, eiusq; sententiam satis intellexisti. Sed ne iplius proprium esse hoc commentum putes, alia os ante ipsum insignes in ecclesia uiros eandem uiam & rationem commonstrasse paucis indicabimus. Tertullia nusitaqide hæreticorum præscriptione prima hancnos tamantiquitatis commendat, cum ait, peræquè iam aduersus universas hareses praiudicatum esse, id esse ueru quodcung; primum, id esse adulterum quodcug; postes rius, eodem libro sic inquit: Cæteru quod apud multos unum inuenitur, non est erratum sed traditum, An non hicaperte ad traditionem ueram ab errore discernenda, universitas & colensio seu universitatis consensio adhis betur: Basilius quoq; libro de spiritu sancto, ad confirs mandam traditionem de glorificatione cum spiritusans eto, quam quodscripto non constaret, nonnulli inses Etabantur duas has notas antiquitatem & consensionem adducit, in quibus & tertia continetur, Nam in colensio. ne

tus

lis

X1

at

03

6

ne universitas quoq: intelligitur. Num inquit si uelur in iudicio probatione per scripta destituti, testiu multitudis ne uobis produceremus, suffragium uestrum consequeremur: Ego quidem arbitror. Nam in ore duoru uel triu testium stabit omne uerbum. Quòdsi etiam diuturnita. tem temporis à nobis stare, uobis palam demostrauerimus, num uobis probabilia dicere uidebimur. No posse uidelicet lite hanc iure cotra nos intendi, persuasiua em quodammodo sunt uetera dogmata, in antiquitate uelut canicie quadam reuerendum quiddam habētia. Tres etiā has notas Catholicæ traditionis in hoc dicto Augustini aduerfus Manicheos deprehendere licet cum inquit, Palam est quod in re dubia ad fidei certitudinem ualeat ecs clesiæ auctoritas, quæ ab ipsis fundatissimis apostolorū sedibus in hodiernum diem succedentiu sibimet episco> poru serie, & tot populorum cosensione firmatur. Quas uis hic & quarta nota elici possit, quæ est perpetuitas & continuatio doctrina, qua per successionem propagatur, uerum eam noster Vincentius in antiquitate comprehendit. Est igitur in hoc Augustini loco, antiquitas in fundatione, perpetuitas in successione, universitas in populorum uarietate, colensio in multorum approbatione. Ex his itaq; auctoris & aliorum excellentissimorū uirorum illi consentientium uerbis, facile iudicare potes æquissime lector, quanta sanctissimi & eruditissimi uis rimanibus iniuria inferatur, cum puerilibus quibuldam atq sophisticis argutiis, eius sententia exagitatur, cu hac ipli-

## DEFENSIO LIBELLI.

ipsius distinctione fucus tieri & inanes prastigi și simplicium oculis obtendi, ac sub fallaci traditionis titulo confusum chaos obtrudi pronunciatur, hoc est ut aperte loquamur, simulator, prestigiator & impostor nominatur, Quamuis autem hæ contumeli și ni psum exscriptorem iaci uideantur, tamen constat eas in ipsum potisimum auctorem redundare.

Quodaut fingit roganti qua sit uetustas cuius decres tis parendum sit, auctorem insulsas nenias obiecturum, qua sub Ignatii, Clementis, Lini & similium nomine cira cunferuntur, falso certè eum ex corum numero esse suspicatur, qui ambiguis, falsis & supposititiis scriptis nita, tur: Quamuis enim præstantissimorum quorundam & antiquissimorum monumenta aliqua interierint, tamen adhuc satis multa tanquam è naufragio uel incendio res liqua sunt, ex quibus ueritatis testimonia sumi possunt: Satis aut intelligimus cuiusmodi scripta ab isto notetur, quamuis satis negligeter exempla protulerit. De Ignatii enim epistolis illis duodecim, prasertim qua Grace ex tant, non est quod dubitetur, quaru etiam Eusebius meminit, Lini quod sciam nihil extat nisi quod scripta qua; dam de passione Petri & Pauli illi adscributur. Clemetis ad Corinthios epistola ab Eusebio comemorata, à Cles mente Alexadrino citata, desideramus. De reliquis qua Clemetis, Anacleti, Euaristi, Alexandri, Telesphori &c. nomine circunferuntur, qui credi possit ut ea homo ueritatis & sinceritatis amantissimus tantopere probet cum ples

plerage corum & olimabiplis pontificibus inter apocry = pha sint reiesta, & postremis hisce seculis, nostrag; etiam ætate, à uiris prudentissimis & doctissimis adiectis gras uissimis & firmissimis rationibus in dubium sint uo. cata, in quibus est Nicolaus Cusanus uir rerum ecclesia. sticarum peritissimus, acerrimiq; iudicii, cuius hac de re uerba ex libro tertio de concordantia Catholica adscri- cap. 2. bemus Sunt inquit, meo iudicio illa de Constantino apo crypha, sicut etiam fortassis quædam alia loga & magna scripta, Sanctis Clementi & Anacleto pape attributa. Si quis illas scripturas diligenter perlegeret & corum tempora ad eorum scripta applicaret, ac deinde in opusculis omnium patrum, qui usq; ad Augustinu, Hieronymum & Ambrolium fuerunt, ac etiam de gestis concilior ubi auctentica scripta allegantur usum & memoriam habes ret, hoc inueniret uerum: quia nec in illis omnibus scripturis, de illis præfatis epistolis mentio habetur, & etiam ipsæ epistolæ applicatæ ad tempus eorum sanctorum se ipsas produnt & reliqua. Hæc quidemille, Erasmi uerò nostri de his scriptis iudicium omnibus notum est, quare illud adducere nihil attinet. Suspiciosum certe hunc hominem esse oportet, qui tam inepta de auctore libelli suspicetur, cum eius suspicionis in toto scripto nulla occasio offer atur.

Qui eo quo supra diximus modo de traditiõe & antiquitatis, universitatisq; consensu in explicandis scriptutis divinis loquuntur, nequaquam sucem in scripturæ fimplicitate refulgentem ex confusa densaq; priscorū in; terpretum caligine petitubent, ut hic suo more cauil; latur: sed ueteres diuini uerbi interpretes, facē ad dispellendas tenebras diuinis literis ab hæreticis illatas præse; rentes, sequedos esse docent. Nequerò est, quod eos qui ita sentiunt tanquam turpitudine aliqua admissa quicqua pudeat; ipsum potius, si quis modo est pudor, cum uir grauis & religiosus haberi uelit, cuius sermone omnem sale conditumesse conuenit, huiusmodi puerilium ne di cam scurriliū facetiarum merito pudere deberet.

Eiusde qua hactenus præstitit ingenuitatis & cadoris est, gd hinc, hoc est ex ea ratione tractade scripture, qua ex traditione uetustatis sumitur, cabala Iudæorū sectag; pharifeorum originem traxisse scribit; & ex eade lacuna, (agnoscis lector modestiam sermonis) emersisse papas tum:neg; alia fultura niti Mahumetis religionem. Vi des quos socios paparui adiungat, ludæos effascinatos, Pharifeos, & Mahumetanos, quod fortalsis ferri poterat, si papatus nome ad cos tantu qui dignitatis uel quas stus sui causa crassos & manifestarios abusus pretextu Ro mani pontificis defensos & confirmatos uolunt, omneq; quod in se est ecclesie instaurationem impediunt, astrins geret. At nunc cum papatus nomine universum ferè totius occidentis, qui iam olim episcopi Romani administrationi & procurationi subiectus est, Christianismum designet, paulo reuerentius & modestius de eo loquendu uidetur. Sed hic loquendi modus tam inolitus & infixus

est his hominibus, ut iam radices firmissimas egiste, neque facile euelli & elidi posse uideatur. Quare eo dissimu lato ad rem ueniamus. Iudęorum itag; Cabala magis hominum uitio, eius nomine ad ineptissimas nugas abus tentium, quam sua ipsius natura & conditione male audit. Quod idem & aliis præclaris rebus, ut Mathematice, Philosophie & Dialectice accidit. Nam ut doctissimi uiriauctores sunt, uera Cabala nihil aliud erat quam dos Etrina uiua uoce tradita, continens certifsimam mysticorum quorundam diuinæ legis scriptorum interpretationem, quam oraculo diuino Mosem suscepisse, ac des inceps selectis seniorib' tradidisse, eog; modoad posteros propagatam existimant. Nihil autem aliud Cabale nomine quam huiusmodi traditio declaratur, habetq; nomen abaccipiendo, ut hæc à tradendo. Sunt enim hæc coiuncta, quomodo Paulus inquit, Ego accepi à Domi-1. Cor. 110 no quod & tradidi uobis. Tradidi uobis quod & accepes ram. De hac Cabala & traditione meminit Iosephus cu Antiq Iud. inquit, Pharifxos multas traditiões à maioribus, per masis. nus acceptas tradidisse populo, quæ non sunt scriptæin= ter leges Mosaicas, quibus Sadducai auctoritatem abros gent, dicentes ea tantum observari oportere quæ scripto continentur. De hac Cabala, multa præclare differit loannes Picus Mirandulanus, uir uaria multipliciq; sciens tia præsertim abtrusiore illa & reconditiore insigniter præditus, in oratioe de homine, eam uidelicet esse ueram diuina legis interpretationem Mosi diuinitus traditam:

Cabalam id est receptionem ideo dictam, quod non per literarum monumenta, sed ordinariis reuelationum suc cessionibus, alter ab altero quasi hareditario iure doctris nam illam reciperet. Hancab Eldra divino iustu, habito Septuaginta seniorum consilio in Septuaginta libris coprehensam,ne cum propter exilia, fugas, & captiuitates gentis, institutus ille à maioribus per manus tradendi mos servari comode non possit, cœlestis illius doctrinz arcana penitus interiret, Hos comentarios hodieg; apud Iudzos magna religione observari, sibiq; diligenter esse perlectos atque in illis se non tam Mosaicam, quam Christianam religionem comperisse: illic de Trinitatis mysterio, uerbi incarnatione, Messiæ diuinitate, de peccato Originali, deq; illius per Christum expiatione con sentanea Pauli, Dionysii aliorumg; ecclesiasticorum au Aorum scriptis extare. Illud quidem certum est quicquid apud Pharifæo's rectæ sententiæ ueræq; legis intels ligentia, id omne ex hac Cabala uel traditione manasse. Ex hac Cabala uaticinium propheta, Et tu Bethleem ter ra Iuda, de Messie ortu intellexer ut. Ex hac Cabala Chri stus Pharifaos tentans sumpsit, Dauidis hunc Psalmum Dixit Dis domino meo &c.ad Christum referri. Ex hac quoq; Cabala Chriftus Sadduczos redarguens, scriptura hanc Mosis, Ego sum Deus Abraham, Deus Isaac, Deus Iacob, de resurrectione mortuoru interpretatus est. Ex hac Cabala Pharifzi à Saduczis dissidentes, animoru ime mortalitate & mortuoru refurrectione, lege quoq; diuina figni

IC.

ris

to

5.

cs

di

fignificatam crediderūt, Non igitur hac Cabala fascinati fuerunt ludzi; nec Pharifzi legemadulterinis comentis contaminarunt: sed hinc potius Sadducæi animorū ima mortalitate & refurrectione negarunt, & scriptura ignos rasse à Christo dicti sunt, quod nudis scriptura uerbis affixi, hãc diuina Cabalam qua illis Christus exposuit, repulerunt. Et Pharifeor u omnis error ex eo natus est: quia eam Cabalamuel malitiose deprauarunt, uel cotumacis ter repulerunt: & eius prætextuabutetes, multas ineptas, imò & diuinæ legi contrarias traditiones excogitarunt. Ita & posteriores Iudai & Rabini multas absurdissimas fabulas, Cabale nomine, quibus reuera miseros estascinas runt scriptis suis prodiderunt, quæ omnia ueræ Cabalæ uereq; traditioni nihil quicquam derogant, Si etiam tale aliquid apud nostros factu est, nihil ad nos, qui de ueris tantum certisq; traditionibus loquimur. No igitur erros res &fecta hine nascuntur, quum in scripturaru explicas tione, huius traditionis subsidiu adhibetur; neg; ea tradis tio causam ullam prebet ut à puro genuinoq; Dei uerbo deflectatur: sedideo potius assumitur, ut purus & genuinus scripturarum sensus conseruetur. Quin potius sectas rum omnium & errorum causa hinc tanqua è capite du citur, quòd hac perpetuæ traditionis regula & amussi nes glecta, unusquisq; pro suo ingenio scriptura sensumad luum institutum detorquet.

Qua deinceps in explorandis quastionum genes ribus ab isto scribuntur, pleraque omnia tam aperte

N ii ca

captiosa & sophistica sunt, ut præter solam libelli inspectionem & lectionem æquus & utcunq; attentus lector aliam nullam responsionem & consutationem requirat. At ipsemet castigator iniquitatem censuræ suæ subinde prodit, cum aliqua è libello (quæ uideri poterat) absurditate producta, eius mitigationem & temperamentum quod statim adiicitur, cum dissimulare non posset, calumniandum suscepit. Ad insigniores igitur aliquot ca-

lumnias obiter respondebimus.

In ordine quæstionu, quæ ad doctrinam pertinet ter, tio loco costituitur ea doctrina, quæ ab omibus ecclesiis uel maiore eius parte est recepta, & probabilibus rationis bus è facris literis confirmata. Hanc pio cuiq; suscipienda existimat: quamuis ingeniosis hominibus, rationes occurrere possint, gbus probabiliter, refutetur. Ad quod do Arine genus auctor hæc & huiusmodi referenda intellexit. Animas beatas corporibus folutas, statim diuina uifione frui, quod Ioannes xxii. negauit. Angelos & beato rum hominum spiritus, qui iam diuina uisione fruutur, pro conseruis, uel (ut ita dicam) commembris suis, in terra peregrinantibus apud Deŭ intercedere, quod Zuuinglius improbauit. Animas è corporibus excedentes, stas timà Deo, uel suppliciis æternis uel cœlesti regno adiudicari; quod Græcis neg; in huncusq; diem, olim nec La tinis quide omnibus uidebatur, & si qua his similia sunt. Hanc doctrinam igitur suscipienda auctor monet, quod iam ab omnibus penè ecclesiis sit recepta; addit autem, &

de

n

29

probabilibus è sa ris literis rationibus confirmata. Hec temperamentum de confirmatione è sacris literis, nugas hic noster appellar. Quid ita: Quod nulla tam crassa in quæstionem ueniat absurditas, cui non hac ratione co loraliquis è sacris literis induci possit. Quin potius hæ uanisimæ nugæsunt. Nam sitam crassa sit hæc absurdis tas, haud dubic apertis diuinæ scripturæ testimoniis con futabitur. Quomodo igitur probabiles rationes dici pos terunt, qua apertis diuina scriptura testimoniis aduere fantur! At si hoc temperamentum non sufficit, adde & illud, Et apertis divinarum literarum testimoniis non repugnat. Quod si cui nec illud satisfacit, iam cu Bucero commente. illi res erit, qui monet ex hoc consensu ecclesie non esse in Matth. cuiquam uerendu, ne impia hominum comenta sibi obs trudantur. Illa enim semper hac nota deprehedi. Quod expressis scriptura oraculis ex diametro repugnent. Quod exempli loco adfert, Missam sacrilegiu dici, quod in co fingatur Christus immolari, de co no est nunc dispurandi locus; hoc certè constat, hanc loquendi fors mam, ut in legitima celebratione corporis & sanguinis Domini (quæ iam inde usq; ab Ambrosii ærate Missa no minatur) in qua immolationis Christi in cruce facta memoria representatur, Christus offerri & immolari di catur, non esse nuper in aliqua ecclesia parte repertam: sediam olimà grauissimis uiris utriusq; orientis & occis dentis ecclesia, summo consensu ursurpatam, & si rectè explicetur, quod ab illis do ctissimis uiris fit, nihil habes rc.

re, quod diuinis literis aduersetur. I estimonia uerò illa quorum meminit, quibus id probetur, no à nuper exortis, leuibus, indoctis & impuris papistis; sed ab antiquisis mis, grauissimis, doctissimis, sanctissimis q, scriptoribus, in hanc sententiam esse producta: quod si-opus sit facilè ex sustino præsertim & Cypriano demostrare possimus. Non igitur fatuitas est, hæc testimonia pro comprobado mystico sacrificio produci; nisi fortè hi grauissimi uiri ab eo fatui iudicentur; quos cum multis aliis eruditio, ne & pietate prestantissimis, his testimoniis, ad comprobandum mysticum in legitima administratione sacramienti Dominici corporis, sacrificiù, usos constat.

Miror aut cur illud reprehendat, quod dicitur no esse pugnaciter agendum in consutatione earum quæstionu quæ iam receptæ sunt, etiamsi neq; tam claris scripturæ testimoniis, neq; tam sirmo & antiquo ecclesiæ consensu nitantur, modo diuinis literis manifestè non repugnent. An non idem à Bucero dictum suisse supra ostendimus, cùmait. Impia hominum commenta hoc modo depreshendi, quod cum expressis scripturæ oraculis ex diamestro pugnent. Quæ igitur à multis & grauibus uiris rescepta sunt; neque apertis scripturæ oraculis consutari possunt; neque apertis scripturæ oraculis consutari possunt, non statim inter impia hominum commensta reiici debent; neque de iis temerè odiosum certamen cum quoquam suscipiendum erit. Modestius autem

loachimus camerar de cum quoquam suscipiendum erit. Modestius autem pys Catholi- uir quidam eruditus, ex eo hominum ordine qui proteca ecclessa stantes uocantur, cum de sanctis hominibus iam Chriprecib,

sto fruentibus loquitur, pia inquit affectio erga illos, & uotum communium precum non possitut opinor, damnari: cum neque aduersetur doctrina ueritatis calestis, & exempla uerustatis extent. Nimis autem in eptum est, quod hic noster adorationem Baalim hac ratione desendi posse scribit, quasi non satis manisestè in scripturis sacris alieni Dei adoratio prohibeatur.

Cum in libello dicitur, si qua sententia iam omnino recepta, minus alicui probabilis uideatur, de ea tamen non passim neque odiose contendendum, sed cum erus ditis uiris placide inquirendum, nescio quam hic arrogantiam observarit. Affirmat non esse dubium quin uerborum blanditiis mali grauitatem extenuet, dum falfa, peruersa aut uitiosa commenta, sententias minus probabiles appellat. At quis spiritus tibi hanc auctoris mentem fuisse reuelauit, ut nomine minus probabilium sententiarum falsa, peruersa & uitiosa commenta intellexerit: nisi is spiritus, qui etiam recte & simpliciter dicta falsis suspicionibus deprauare consueuit: Certe auctor iple inter lententias minus probabiles, & eas quz diuinis literis & ueteris ecclesiæ traditioni aduersant (ez enim sunt falfa, peruersa & uitiosa commenta) manifes stèdistinguit. Ac si scire uis quid hoc loco nomine sententiarum huiusmodi, que quamuis receptæ sunt tamen alicui minus probabiles uideri possint, auctor intelleces rit, ego tibi paulo sincerius & ucrius auctoris metem les clarabo. Recepta est iam olim sententia, & Augu tini

burn

omniumq; eius & sequentium atatu consensione firmas ta, infantes etiam Christianorum, qui citra baptismum moriuntur, æternis suppliciis damnari, uel certè regno Dei in perpetuum excludi. Quid si cui hæc sententia dus rior minusq; probabilis undeatur, & probabilibus rationis bus moueatur, ut existimet huiusmodi infantes qui iam uoto & uoluntate parentum Deo ad baptismum oblati & confecrati sunt, si ante expirent, quam baptismi sacramentum colequi possunt, à Deo recipi, & à baptismi gratia, à quo non uoluntate sed necessitate prohibentur non excludi, sed uotum & uoluntate pro facto deputari: Quo modo sine dubio adultis sublata baptismi facultate sides & baptismi uotum pro baptismo deputatur, & infantibus Hebræorum ante octauum diem mortuis fides parentu ad ipsorum salutem suffecisse putatur: qua in sententia superiore seculo fuit uir doctiff. Ioan. Gerson, & nostra ætate uir acutissimus Thomas Caietanus, Quod cum ita sir, existimamus multo eum qui ita sentiat, rectius prudentiusq; facturum, qui de hac sua opinione atq; sentens tia cum doctis uiris & ingenii moderatioris inquirat,& placide moderateq; disceptet, qua qui cam passim &con tentios à apud quosuis obtrudat & aliter sentientibus pers tinaciter & odiose obluctetur. Quamquaso hic aquisimelector arrogantiam & non potius summam mode. stiam animaduertis: At uideat prudes & pius lector quid de iis iudicandum sit, qui salutem huiusmodi infantium ut certissimum sidei articulum publice privatimq; pers rinas

m

tinacissimè tuentur, idq; noua & inaudita ratione, cum promissionem firmamētumq; salutis huiusmodi infantium no ad baptismi gratiam, ut omnes ecclesiastici, sed ad generationem & ortum carnalem referut; & quod ins tolerabilius est, contrariam sententiam tam multorum & antiquorum patrum testimoniis firmata, ut grauisimū & intolerabile errore, publicis scriptis & cocionibus Parem hicanimi cadorem adhis insectantur. bet, cũ & illud arrodit quod in libello uerifsimè dicitur. Qua probabilibus rationibus doctorum hominum in utramq; partem disserutur, de iis liberam esse cuiq; quid uelit sequendi potestate, quo dicto asserit curiosis & proteruis hominibus plus licentiæ quam par sit concedi. Quàm autem id falso asserat exemplo id manifestum fiet. De origine animæ cruditæ & graues extat iam olim hominū in utramq; partem disputationes, aliis arbitrantibus eas ex traduce propagari, quam fentetiam ut à primordiis fidei acceptam, Aethiopes hodie constanter retinent: aliis asserentibus animas singulas à Deo creari & corporibus iam conformatis infundi, quam sententiam iam maxima pars scholasticorum doctorum sequitur. Quidhic quaso periculi est, si dicamus unicuiq; fas esse citra odiosam contentionem & pertinacem asseuerationem utrum ex iis uelit, eamq; quæ sibi magis probatur sententiam sequi.

Nunc ad eas tandem sententias uentum est, quæ diuis nis literis & ueteris ecclesiæ traditioni aduersæ postremis

his

his temporibus per errorem, imperitiam uel ambitios nem inuectæ funt. Eas libelli auctor ita cauendas no nes gat, ut tamen privato homini temerè apud quosuis de iis contendendum non puter, ubi certa sit offensio, utilitatis & profectus nulla spes. Adiunxit autem tres Christianæ prudentiæ regulas, quarum prima est, non temei è & pase sim ubiq; dicendum quicquid sentias; altera, nunquam dicendum contra quam sentias: tertia, ubi gloria Dei& proximi utilitas postulat, liberè & constanter dicendum quod sentias. Atq; his cautionibus et præscriptionibus omem se calumnia adirum interclusisse ut nulla ad eu parte adspirare possit, putabat. Sed castigator noster, qua est subtilitate, rimas adhuc aliquot, per quas penes traret, inuenit. Primum quod errores & corruptelæ quæ ut fermentum uitandæ monentur,ad postrema hæctans tum & corruptissima tempora restringarur. Quali uerò hæc postrema tempora triginta tantum aut quadragins ta annorum spatio definiantur. Certè consucuerunt ipsi suas sententias piæ uetustatis patrocinio & testimonio commendare: Papisticos autem, ut uocant errores nos uitatis nomine condemnare: ut qui à trecentis uel quas dringentis circiter ab hinc annis ab indoctis sophistis uel ab auaris & ambitiosis pontificibus inuccti sint. De istis erroribus non est nunc hic disputandi locus. Grauis enim res est, & diligetiore inquisitione opus habet. Illud tantum hoc loco admonendum, nonnulla ab his pro capitalibus & exitialibus erroribus damnari, quæ si rettè æstimentur, tam grauiter damnanda non sunt; cum & antiquitus per omnes ecclesias sint recepta & diuis nis literis non aduersentur, imò probabilibus rationie bus ex iisdem diuinis literis non destituantur. Quema admodum contrà fatendum est piè initio receptis & cres ditis, postea superstitiosas opiniones & observationes accessisse, quas nonnulli ecclesiastica auctoritatis prapostere studiosi, desendendas sibi purauerunt, cuius rei exemplum in cultu et ueneratione sanctorum, cus ius hie sit mentio maximè cernitur. Nam ueteres adducti scripturæ testimoniis et exemplis, quibus manifestumest preces instorum hominum pro aliis susceptas plurimum apud Deumualere, adhac certo persuali ho mines non extingui morte, sed Christo coniunctos beas tam uitam agere: eorum quoq; precibus in calo regnan, tium, se in hac uita peregrinantes iuuari magnopere ops tarunt ac postularunt: atque uotum illud suum ac deliderium uel omnes in universum, uel nominatim quoci aliquos ex iis, tanquam spiritu & animo prasentes appela lando, tum in publicis tum in priuatis precibus declaras runt: non quo illos mediatores summos et propitiato. resapud Deum constituerent; sed ut precibusillorum, quas plurimum apud Deum ualere credebant, nostris quoque precibus adiunctis, facilius à Deo patre per unicum mediatorem et propiciatorem C H R I S T V M, quod uellent impetrarent. Quomodo Chrysostomus, Quando, inquit, quod ex nobis est simul offerimus, 8/2Cs

art. 4.

& accedit intercessio sanctoru, plurimum nobis confert. Neque per hoc puram & legitimam Dei inuocationem ullo modo corrumpi censebant, non sanè magis quam cum in hac uita exemplo apostolico, fratres nostros Christiana professionis uinculo nobis coniunctos impensius & enixius obsecramus, ut nos precibus suis apud Deum laborantes adiquent, Hocautem uel ipsischola stici uiderunt, in quibus Alexander Alesius disputans de eo qui sit orandus, solum Deum simpliciter orandum& inuocandum asserit, ut à quo solo sit omne bonum, sanctos uerò magis se habere ex parte orantium quasi coadiuuantes, quam illius qui oratur. Hecnemo sanus impietatis damnare poterit. Sed hominum superstitio hos limites paulatim excessit. Tantum enim hec sanctorum interpellatio excreuit, præsertim uirginis matris, ut ads uocati & mediatoris Christi officium propemodum obscurarit. Maiore enim studio, & pleniore fiducia ple. riq; matris & aliorum fanctorum, quos sibi patronos &

aduocatos delegerunt, nonnunquam etiam obscurorum & incertorum, quam ipsius Christi patrocinio & intercessioni se commendarunt, ac proprios Christi, tanquam iam aduocati & intercessorsico defuncti titulos, ad matrem tanquam potiorem uel certe leniorem &
mitiorem transtulerunt, Neque id à uulgo tantum imperito sactitatum est, sed etiam doctorum Theologorum scriptis & concionibus comprobatum. An no aperte scribit Gabriel Biel uir alioqui non indoctus nec in-

in Cano.

eptus,

m

m

os

mater

eptus, patrem cælestem dimidium regni sui dedisse bea. tissima uirgini colorum regina, idq in Ester significa. tum suisse, cui dictum sit ab Assuero, etiam si dimidium regni mei petieris dabitur tibit ita patre cœlestem cum habeat iustitiam & misericordiam tanquam potiora rez gni sui bona, iustitia sibi retenta, misericordiam uirgini) matri concessisse. Eandem sententiam ab insigni quos dam Theologo publicè aliquando pro concione Lutes ciæ Parisiorum proponi audiui. Eadem in urbe cum ado lescens quidam ad supplicium illud exquisitum & hore rendum fidei nomine duceretur; ac palo inspecto subinde exclamaret, Domine Deus habe miserationem mei, magni quidam nominis Theologus mule infidens, identide increpantis uoce & gestu occlamauit, dic inquit Mas riamater gratia, mater misericordia &c. Sancta Maria ora pro me. Hçc & similia plura proferri possint, ut quod nonnullis in locis in precibus ecclesiasticis canitur. Ora in prosación initium. Ma patre et iubefilio. Item: Ofelix puerpera, nostra pians ria preconio. scelera; iure matris impera/redemptori, Hæc ut colorem aliquem inuenire possint, eiusmodi tamen sunt, ut pias aures non immeritò offendant: et ab optimis quibulq & minime superstitiosis improbantur. Quinetiam pu blice ab iis quorum ad officium hoc spectat, corrigenda: ac sanctorum et imprimis uirginis matris ita ueneratio comendanda, ne Christi servatoris honori aliquid deros getur, neue (ut Bonaucturæ uerbis utamur) dum matris in Terr, diff. excellentia ampliatur, filii gloria minuatur, & fic in illo 3. 42.

mater prouocetur, quæ magis uult filium extolli quam seiplam, utpote creatorem creatura. Et mox, obiicientis bus quod honor matris referatur ad filium, respondet idem ille Bonauentura. Verum id quidem esse, non tamen ex eo fequi, quòd omnis honor qui attribuitur filio, tribuendus sit matri : quia sic non esse filium honorare, sed potius filio contumeliam facere, dum honorem ipli debitum quis alii attribueret. Hæc ille & quidem piè, quæq; aliorum incommode dictis corrigendis recte op, poni & adhiberi possint. Verum illis tam absurdis erros ribus alii offensi, no se intra abusuum & superstitionum reprehensionem continuerunt, sed simpliciter omnem interpellationem sanctorum cum Christo regnantium impietatis, blasphemia, & idololatria damnauerunt: ac ut eam magis odiosam ac tetram redderent, sanctos iam beato auo cum Christo fructes, mortuos homines, pras ter ecclesiæ consuetudinem appellarunt. Atq; hanc mors tuorum, ut uocant, appellationem inter præcipuos erros res Papisticos, ob quos uidelicet illorum communio su, gienda sit, posuerunt. Eam potissimum damnationis huius sententiam adserentes, quod per eam pura, & legitima Dei inuocatio corrumpatur: & ad homines more tuos gloria soli Deo debita transferatur, cum iam supra faris oftenderimus, hac sententia si rectè intelligatur & usurpetur, nihil Christi officio, & gloriæ Dei derogari: cu & Christo ueri intercessoris & capitis ecclesia ac uniciredemptoris ac propitiatoris officiu relinquatur: &oras

## DE OFFICIO PII VIRI.

im

tis

let

fi.

0

m

0

tio omnis ad Deum taquam ad unicum fontem & largis torem omnis boni referatur. Quare & principibus in ea societate uiris aliquando hæc sententia non tam absurda uisa est Lutherum & Oecolampadium omitto, quorum aperta restimonia proferri possint: unu modò Bucerum proferam, qui in defensione ad Abrincensem Episcopum lic loquitur. Si quis perpensa infinita illa Dei in sanctos indulgentia & facilitate & simul illorum in nos miseros adhuc conservos suos & comembra charitate, animi ardore huc prorumpat, utillos ceu præsentes præsens ape pellet, proq; se intercedere Deu roget, id licet in nulla scri ptura doceatur, si sic tamé fiat, nulli damnamus. Huiulmodienim primu ipsum Deum orat, & tota fiducia Dei bonitate & Christi merito nitunt. Sanctos uerò inuocat ut unà orent, no ut pro se orent, ipsis orare aut no audens tibus aut negligetibus. His certe multu dissentanea sunt illoru scripta, qui hanc appellatione fanctoru quocung tande modo fiar, bla phemiæ & idololatriæ codemnant. Sed de hac re obiter dixisse sufficiat, ut intelligamus non recte à plerisq; nec eode ab omnibus modo falfas iftas & impias doctrinas æstimari. Indignu autem refutatuest, quod enumeratione illam per errorem, imperitiam uel ambitione doli insimulatineq em qui causas aliquot ere rores aut facti alicuius adducit, reliquas excludit, sed potius reliquas eiusde generis in iis intelligi & includi uult. No igitur negare uoluit auctor errores aliquos per auas ritiam uel per uafriciem obrepere potuisse. Iure

hiberet & minus necessarium este scirem Quis enim une quam non ingenue agnouit, in celebratione publica facramentorum, iam inde ab ipfis apostolis, & antiquissimis ecclesiar û temporibus, ritus quos da ad ordinis & des cori in iis conventibus conservationem, & ad dignitatis & uirtutis illorum comendationem & explicatione, in-Attutos,& summo colensu per universas totius orbis ecs clesias observatos tuisse Quid, an hæc pugnare putas & contradicere iis que supra a firmata sunt, nihil sacras mentorum institutioni ranquam mutilatis & imperfe-Ais addendum? arqui hoc castigator noster persuadere conatur. Verum uel pueri primis dialectica elementis imbuti facile hoc sophisma deprehendent, & praue uis trosed: hunc elenchum institutum esse clamabunt. Non enim hæcre ipla pugnantia funt, nihil addi licere facramentis diuinis, & addilicere, modò illud diuersa ratione fieri intelligitur: uidelicet nihil addi licere, quo fas cramenta ut mutila suppleantur; addi uerò licere, quie bus homines ad sacramenti dignitatem considerandam excitentur & commoueantur. Verum qua parte eum cal ceus urat satis apparet, cum de quibus additamentis los quatur mox aperte declaret. A gnoscit uetustam esse oriv ginem exufflationis, Chrismatis, & cerei paschalis, quibus accesserit spurum sale mixrum, alizq;, ut inquit, insulfitates. De hoc sputo, cui iniquior esse uidetur, aliàs erit dicendum. Non autem sine magna contumelia antiquitatis & totius prisca ecclesia, hanc & eius simi/

les caremonias, insulsitates appellat. Cur autem non has modo que leuiores uideri poterant, sed antiquissimas illas & fanctissimorum uetustissimorumq; patrum testimoniis commendatissimas, exustrationes & Chrise matis caremonias repudiauerint, ipsi uiderint: illud certe tolerandum non est, quod non modò illas ut minus utiles uel superuacaneas omiserunt, sed ut ineptas, ludicras, ridiculas, imo noxias & perniciosas plarique damnandas & profligandas ducunt: eos q; qui eas antiquis tatis reuerentia, & præsentis ecclesiæ charitate, ac publicæ pacis studio adducti colunt arque observant, ut Papis stas et Antichristianos insectantur: quæ insectatio non modò ad præsentem ecclesiam, iam proh dolor muls tis sordibus inquinaram, sed ad universæ ecclesiæ, quas tenus rerum ecclesiasticarum memoria repeti potest,in. famiam et ontumeliam pertinet. Recte autem uidit,aduerlus cos qui contumaciter hæcrepudiant, uno uerbo lite dirimi et finiri po le, si dicatur, optimo confilio, Chri stiinstitutioni hæca maioribus adiuncta fuisse: que sens tentia ut uerissima et certissima est, ita qui eam negant, fumma impudêtia et extrema arrogantia, maioribus nos stris ignorantiam et stoliditatem, imò temeritatem et blasphemiam impingunt, qui sacramenta diuina quasi per se frigida et impersecta, his addiramentis et humanis inuentis corrigere et perficere ueluerint: Christocs quodammodo incogitantiam et negligetiam exprobrarint, Atqui pii homines, et de maiorum institutis sincere rcucs

reuerenterg; judicantes, facile uident & ex ipsorum scrie ptis observant longè alio consilio has caremonias à maioribus institutas. Quare & hi qui inter istos saniores & moderatiores fuerunt, longè mitius et religiofius de huius generis caremoniis senserunt. Ac imprimis operaprecium me facturu puto, si huius hominis importunitati excelletisimi & nominatisimi inter ipsos & summa au Soritatis uiri sententiam opposuero, is erit Martinus Bucerus, cuius hec sunt uerba; Exorcismi, exustrationes, Imfibro Ger, Chrisma, alba uestis, benedictio aquæ baptismatis, et si

manice Scri

Pto Lypfix quos alios ritus ueteres ad baptismum usurparunt, ubicunquadhuc in uera fide abiquilla superstitione seruans tur, pro bonis & piis exercitiis habeantur, Idem. Coluls tũ inquit effet, si in essentialibus articulis religionis conciliatio fieri possit, ut etia in his & similibus ritibus, quos uetus ecclesiacommuniter & singulari attentione coluit, coformes nos exhibeamus. Hac certe uerba et majorem reuerentiam erga hec maiorum instituta declarant, longeq; meliorem firma concordia spem ostendut. Impudens igitur calumnia est, oleum & cereum aliter adhiberi non posse, nisi Christo incogitantia exprobretur, qui no satis prouiderit hisce materiis non minus quamaqua, spiritus sancti gratiam representari debere. Necs enim eorum qui hacadhibenda primum instituerut, longoq; tempore in hanculq; æratem adhibuerunt, ea mens fuit, ut iudicarint ea ad facramenti huius substantiam & pers fectionem necessaria esfe, uirtutemq; aliquam baptismo addes

i

2.

addere, sed ut his signis tanquam uisibilibus uerbis, ut ab Augustino appellantur, homines de sacramenti huius conditione, dignitate et uirtute admoneantur; quando ita comparatumest, ut plerung; homines magis signis in oculos incurrentibus, quam uerbis aures personantibus moueantur. Quamuis non satis deplorari potest nostritemporis corruptela, quo sacramentu hoc negligens tissimè & indignissimè fere administratur, Nulla emuel certè minima in eius administratione reuerctia adhibet, nulla institutionis præsentiŭ ratio habetur, cæremoniæ omnes ut muta & inania simulachra exhibentur, quo sit ut apud alios in ludibrium et contemptum, apud alios uero in abusum et superstitionem abierint. Hæc quæ uis tio hominum accidunt, utina corrigantur, sperarem ins ter saniores de ipsiscaremoniis ad legitimu suum et prie mauum ulum restitutis non tantam contentione fore,

In rituum et cæremoniarum diuisione monet libellus quasdam cæremonias per uniuersum orbem iam inde ab ipsis ecclesiæ initiis summo consensu observatas,
et ad nos usq; propagatas suisse, quarū cum rationes perpetuæ sunt, perpetuam quoque observantiam esse conueniat. Mox uerò addit, ex iis qui per uniuersum fere orbem iam olim observabantur ritibus, nonnullos desuetudine paulatimabrogatos suisse; exempli gratia triplicem huius abrogationis causam apponit; uel quia no
tantum momenti habere putabantur; uel quia temporum commutatione utiles esse desierunt uel quia popu-

hintemperantia in abulum uenerant, Hiccastigator no dum in scirpo quarit, et pugnam oftendere conatur, ubi non modò pugna nulla, sed etiam summa contensio est. Si quis enim candidum animum adhibuerit non modò bac non pugnantia, uerum etiam maximè confentanea, nec consentanea tantum, sed etiam consequentia esse des prehendet. Nam ex traditionibus & caremoniarum obs servationibus, que ob antiquitatem ad apostolos referuntur, qualdam uidemus in hunc ulq; diem fummareligione ab omnibus gentibus Christiani nominis cultas & observatas; quasdam uero desuetudine paulatim abolitas: nonnullas uero quibuldam locis commutaras: cuius rei quæ alia causa est, quam quod ratio ob quaminitio caremonia huiulmodi instituta sunt & inducta, in illis firma & immota permanserit, in his uerò debilitata uel extincta uel commutata sit. Consequitur ergo fi huiufmodi consuetudines & caremonia ideo perperuam observationem retinuerunt, quod carum rationes perpetux fint, ut quarum caremoniarum non fit perpetua ratio, carum neque perpetuam esse obsers uannam necesse sit, sed ratione cessante & ipsam caremoniam seu consuerudinem, qua legis instar habet, celsare posse. Porro rationem hic intelligi existimo utilis tatem, qua non modò in fine utili ad promouenda in po pulo pieratem, sed etiam in accommodatione & collatione ipfius caremonia ad eum finem, spectatur; uidelis cetsi caactio & observatio momentum aliquod & pons

no

ubi

cft.

óbo

ca.

des

bs

fe.

re-

110

m

20

do

10

0

n

dus ad eum finem consequendum obtineat, ut exempli caula Amuerlaria Paschæ, id est, Dominicæ passionis et resurrectionis observatio, que non tantum in memoria eius quod mortuus est Christus et resurrexit, sed etiam in sacramento quo transitus è uita mortali ad uitam ime mortalem significatur ab omnibus, qua patet nomen Christianum gentibus celebratur. Ato hic tinis, id est, memorix Dominica refurrectionis et sacramenti hus ius felicis transitus frequens repetitio, quam sit utilis dubium non est: ad eum uerò finem plurimum conducit, si insingulos annos sub ipsum quo resurrexisse creditur diem, celebris populi conuentus habeatur, atque in eo conuentu psalmis, hymnus, canticis, lectionibus sacris et earum expositionibus, adhac mysteriorum dis uinorum, solemniore participatione ac splendidiore quadam facrarum ceremoniarum publicam in CHRI s TO latitiam significantium pompa, tanti beneficii memoria, tanta que eo beneficio nobis parta beatitudinis sacramentum, fideli populo inculcetur & quodammodo repræsentetur. Eadem ratio in aliis queque ecclesiasticis ritibus in hune usque diem inde usque à primis ecclesia C H R I S T I temporibus ubis que servatis facile perspici & explicari possit; cuius modi sunt celebratio Dominica Ascensionis, Aduens tus Spiritus sancti, Naralis dominici, Ieiunii uel abstis nentiæ quadragesimalis, Exorcismorum, abrenunciation um & colignationis in baptismate, psalmorum & hym

hymnorum decantatio, solennium precum et ledio, numin facra synaxi recitatio, mulierum uelatio et silens tium in ecclesia, facinorosorum hominu à fidelium comunione legitima separatio, hacenim omnia perpetuam habent rationem, quare non mirum fi carum quog observatio perpetua fuerit. De superstitionibus et abusu bus quæ pastorum negligetia et imperitia, et populi ma litia in eas irrepferunt, nihil nunc aliud dicimus, qua nos cum optimis quibusq;,eas defendere nolle: sed prudenti consilio, eas omes abusiones ab iis remoueriet tolli sum. mopere cupere & quantum in nobis est, suadere, neg, ta men propter agnatum & inductum rei per se bonæ uicium, rem ipsam abiiciendam ducimus; sed ad rem uti lius conservandam, vitia tollenda & rescindenda putamus. Porro caremonia quadam & ritus funt antiquiils li quidem, & aliquanto tempore per ecclesias late usur, pati, quos paulatim obsoleuisse & in desuetudinem uenis se uidemus; ex quibus alii prorsus extincti sunt, alioru uestigia adhuc tantum quadam & lineamenta seruans tur. Horumab libelli auctore tria genera commemoras tur, quorum primum est corum in quibus non tantum momenti putabatur, ut omnino corum observatio tam accurate retinenda uideretur; cuius generis est illud, quod à Tertulliano & Hieronymo adtertur, de pragustatione lactis & mellis post baptismu, ad infantia ut inquit Hieronymus significationem: qui ritus ad illud Pes tri alludebat, Quasi modò geniti infantes lac et mel con cupi100

ns ōs

4.

4

125

os Iti

10

ا ما

empiscite &c. Item non geniculandum dominico die, & per omnem Pentecosten, hocest, quinquaginta illos à Pascha ad Pentecosten dies, sed stado oratione facienda, cuius ut apostolica habita, & in synodo Nicena cap xx. constituta & diuina ecclesiarum consuctudine firmata observationis, nullum nuc in ecclesia uestigium est reliquu. Certè inter Dominicu & que uis profestu diem nuls lum discrimen observatur, nisi quod solennibus quibusdam iciuniorū diebus Diaconus ad genua Acctenda hor. tatur. Item ieiunium quartæ feriæ & profabbati olim religiosissimè colebatur, quibus diebus & synaxes fieri apo stolica esse ordinationis testatur Epiphanius. Sed illud quartæ feriæ ieiunium propemodum apud Romanos obsoleuit, nisi quòd nonnullæ gentes & priuatim nonulli homines eo quoq; die à carnium esu abstincant. Prosabbati uerò siue sextæ feriæ ieiunium in abstinentiam tantu carnium est conversum, quomodo & totius serè Quadragesimz:quæ tñ abstinentia inanem tantum ueri ieiunii umbrā retinet, cum apud plerofq; delitiarum co. mutationem, & maiore luxus profusionem, quam corporis lasciui refrenationem ullam habeat. Alterius generis sunt quæ facta temporum commutatione usum in ecclesia habere desierunt. Initio enim ecclesiis aliquot per infigniores ciuitates & prouincias constitutis, cum cotidie ex gentibus & Iudæis homines ad Christianismi professionem accederet, universali consensione constitutum & receptum fuit, ut statis tantum diebus, hoc est, pris

pridie Pascha & Perecostes, solenni more in ciuitatibus baptilmus administraretur; ut qui è getibus in communionem & raquam in ciuitatem ecclesia adscribi uellent, certo tempore in ciuitate uenientes, comodius à presbyteris & catechistis fidei do Strina informarentur; & scrutiniis, Catechismis, ritibusq; nonullis sacris ad baptismi susceptionem præpararentur. Austa uero iam & propas gata ecclesia, cum extincta fere gentilitate Christum omnes profiterentur, soliq; propemodu infantes ad bas ptilmum offerretur, quorum tenera ætas multis pericu lis est subiecta, non uisa est amplius tam accurata horū temporum observatio necessaria, sed contrà potius libera quocunq; anni tempore baprizadi infantes facultas permilla est; ita tamé ut folennis illius ritus in iis iplis temporibus uestigia adhuc retineantur, quibus tamen teporibus uel pauci aliquot infantes baptizandi adhiberi foles bant, ne prorsus inanis, ne dicam inepta & absurda pompa exhibeatur, si cæremoniæ illæ in gratiam eoru qui sa cramentum hoc regenerationis percepturi sunt à maio, ribus instituta, nemine prasente ad quemille pertineat, vide Rober. celebretur. Tertio loco sunt que olim ecclesia initio tucentia populi crescente in abusum uenerant: ut erant ces lebrioribus temporibus nocturnz in ecclesiis uigiliz, ex quibus hoc religiosissimè tenebatur, ne noctu Pas schæ ante noctis medium populus dimitteretur. Ves rum ha nocturna uigiliz in populo obsolete, à solis fe,

t,

y .

10

ni

m

25

L

ū

12

te monachis utcung retentz, & maiorum prudentia in iciunia funt commutate, qua ideo iciunia dispensationis nocantur: sic ut ipsi iciuniorum huiusmodi dies, ipsa. rum uigiliarum unde commutata funt, hodieq; nomen obtineant. In his igitur & huius generis ritibus aut abolis tis prorfus aut commutatis, facile cuiuis apparet eam abs rogationis uel commutationis causam fuisse, quod non eadem utilitatis ratio in iis perpetua manserit. Non igitur hec ullo modo pugnant, sed ut diximus maxime con sentanea imò & consequentia sunt iis, quibus affirmas tur, earum caremoniarum qua ab ipsis initiis eccles six ad hac usque tempora sunt propagata, ideo perpetuam merito obseruantia fuisse, quod earum rationes perpetuz & immutatz sint. Nituntur hac omnia duo. bus illis pronunciatis non tam uulgatis quam ueris, quibus dicitur. Manente causa effectum manere. & causa cessante, cessare effectum. Hanc quam modò explicas ui non dubito auctoris mentem fuisse, quam castigas tor aut non intellexisse aut dissimulasse aut deprauasse uiderur. Non enim uoluit auctor in omnibus antiquis tus receptis caremoniis hanc perpetuam rationem spes fari, sed in iis tantum quarum observatio perpetua, & in hunc for diem immota retenta est. Hac cu uerè, rectè & fanè dista sint, non erat quod homo intemperas ea arres pritio homini, & sui repente oblito tribueret, quin potis us aquus lector iudicet, an non siquis couiciis certare ues lit, rectius illi Gracum cognomentum impacturus fit,

N

le

cu

A

a

a

a

le fu

PL

ec

PI

Ú!

CC

П

it

n

u

C

u

C

cuius rem tam strennuè, grauiterqi, calumniando & cris minado exercet. Adhibetur ab auctore patronus Augumil. ... stinus qui in epistola ad Ianuarium dicat. Si quid scriptu rædiuinæpræscribitauctoritas, non esse dubitandu quin ita facere debeamus, concludit ex eo castigator aduersus libellum, ut quidem uideri uult, scripturam per se conscientias stabilire, neque esse inutilem, etiam traditione αχέρφ non adiutam. Quis iduero neget? Constat qui» dem multas esse utriusch testamenti præceptiones, tam apertas & manifestas, ut cavillationem nullam admite tant & explicationis nullius indigeant. At contra negari non potest, quadam esse in issdem scripturis divinis pra cepta, que in quibusdam causis controuersiam & que stionem habent, ad quam tollendam perpetua illa non scriptatraditione plurimum adiuuamur. Expressumest & manifestum Christi mandatum, de docendis & bapti. zandis omnibus gentibus, in nomine Patris & Filii, et Spiritus sancti. An sub hoc przcepto etiam infantes cotineantur dubitari meritò possit, nisi traditio hac quapos ad huius mandati intellectum, adiumetum &lucem ade ferret. Quodautem subiicit Augustinus. Siquid tota per orbemfrequentet ecclesia, uocare in controuerfiam infolentissimæ esse insaniæ, quo dicto earum cæremoniæ rum quætraditionum apostolicarum & universaliū consuctudinum nomine uocantur, observatio commendatur, hoc existimat sanctumuirum pacis fouendz causa utile este censuiste, ut quod ad paucorum rituum cosuerudis U

tu

45

audinem pertineat, de quibus nemo ipsoru litigare uel. let, adfertá; uerba fancti Augustini ex eadem epistola cumait: Retineri quadam non scripta, uel ab ipsis apofolis, uel conciliis quoru est in ecclesia saluberrima aus floritas, statuta: sicuti est quod Domini passio, & resurre, Aio, & ascensio in cœlum, & aductus è cœlo Spiritus san-Ai,anniuerfaria solennitate celebratur, & si quid aliud tas leoccurrerit quod seruatur ab universa quacung se dif. funditecclesia. Concluditqi in hac uerba, cuius obsecro pudoris est, ex hac paucitate immensum aceruum confieere, quod impostor noster molitur. At cuius obsecro pudoris est, impostorem temerè appellare, quem nullis as adhuc imposturæ conuiceris, atque ideo ipso in los co, quo qui uehementius & acerbius tecum agere uelit multo certiora imposture signa obiicere tibi possit. Nã ita pauca ista exempla ex Augustino à te commemorans tur, quasi ostendere uelis, iis ferè solis hanc definitionem universalium toto terrarum orbe observatorum rituum contineri, excludiq; multa quæ hodie in ecclesia titulo uniuerfalium rituum observantur. Cum Augustinu die ligentius paulò legenti constet, hac regula multos ritus comprehendi, qui à uobis ut Papistici ridentur, exibilans tur, & exploduntur. Cuiusmodi sunt uerbi gratia, exor- tra iulia. cilmus, & exufilatio, & renunciatio diaboli in baptilmo De symbol. paruulorum. Sacramentum Chrismatis, & unquentum 61.462. quo baptizatos ungit ecclesia. Consignatio crucis, seu si. De muy. gnum Dominica passionis in fronte baptizandorum.

Com

Bar. Tre Cantra lites cap.lu.

De pecatto. Commendatio defunctorum, & commemoratio marty, mil.ib... rum ad mensam dominicam, certo loco, in solennisacers dotis prece. Deprecatio sacerdotis super aqua baptismi, mu Petti. Super oleum, super Eucharistiam, & super capita corum Der mit li quibus manus imponitur. Longe ergo latius patet hac . . . Augustini regula de iis quæ toto terrarum orbe ab unis Gontra Jan uerla quacunq se diffundit ecclesia, non scripta, sed tra-De cura pro dita observantur. Quod autem uideri uult hac ipsa mo-Mation destiæ tantum & pacis souendæ causa ab Augustino sus isse concessa, ut ex hac modestia uiam sibi sterneret ad li-Dellib. 22. beram querimoniam qua postea utitur. Veru id quidem est, queri Augustinu humanis quibusdam constitutionis bus & ut ipse appellat præsumptionibus sic omnia suo tempore plena fuisse, ut præ iis multa in diuinis literis saluberrima præcepta minus curarentur: quæ religionem iplam(quam paucissimis & manifestissimis celebras tionum sacramentis misericordia Dei esse liberam uoluit) serulibus oneribus premant: ut tolerabilior sit cons ditio ludzorum, qui diu næ legis farcinis non humanis prasumptionibus subiiciuntur Hacquidem Augustinus, at ea minime ad eos ritus quos tora per orbem obs servar ecclesia, de quibus nunc folis nobis sermo est referenda funt, Id quod ex adiunctis ab iplo Augustino uerbis qua à multis dissimulando pratereuntur, mas nifestum est, quibus aperte profitetur, se de iis tantum ritibus & observationibus loqui, que neque sanctarum scripturarum auctoritatibus continentur, nec concilus

liis episcoporum statuta inueniuntur, nec consuetudine universa ecclesia roborata sunt, sed diversorum locos rū diuersis moribus innumerabiliter uariantur, ita ut uix aut omnino nunquam inueniri polsint caula quas in eis instituendis homines secuti sint, Hzcenim eius uerba funt, quæ cum ab aliquo observari & adterri posse puta. ret, concedit fieri poruisse ut Augustinus plus quam par erat, consuetudini detulerit. Nequaquam tamen eius consilium suisse, sacramenta à CHRISTO tradita humanis commentis inquinare. At quæ illa humana coms menta sunt quibus uos sacramenta Christi inquinari putatis, non est obscurum. Atqui in iis fere omnia repes riri qua ut ab universa ecclesia in celebratione sacramen torum antiquirus observata ab ipso Augustino commendantur, ex iis que iam supra commemorauimus exemplis notissimum est. Necillud uerum est quod addit, Augustinum de iis tantum cæremoniis loqui, quarum liber usus ecclesiis relictus sit, Nam ex ipsius explicatione longe aliud apparet. Interrogatus enim à Ianuario, An quinta feria ultima hebdomada Pascha mane & uespere offerendum sit, hoc est Eucharistia celebranda, an ues ro uespere tantum, idq; ame conam an post. Respondet, tria esse rituum genera, qui in ecclesia obseruantur. Primo loco sunt sacrameta à Christo instituta, ut est baptile mus & communicatio corporis & sanguinis eius:et si quid aliud scripturis canonicis comendatur, secundo los co sunt ea que no scripto prodita, sed traditione accepta toto

toto terrarum orbe retinentur, quæ uel ab apostolis uel plenariis conciliis sunt statuta, cuius generis sunt anniuersaria celebratio Dominica passionis & resurrectios nis,&siquidaliud occurrerit, quod ab universa ecclesia seruatur. Adtertium genus pertinent que per loca terrarum regionesq; uariantur, sicuti est quodalii ieiunant sabbato, alii non, alii cotidie corpus et sanguine Domis ni communicant, alii certis diebus, alibi singulis diebus offertur, alibi sabbato tantum et Dominico, alibi Domis nico rantum. De his tribus generibus ita pronunciat, Ea qua scriptura prascribit auctoritas, fine dubio facienda esse: simili modo & illa quæ tota per orbem frequentat ecclesia, Nam de eo disputare quin ita faciendum sit, infolentissima esse infania. Quod uerò ad tertium genus attinet, eius quod per loca regionesq; uariatur, quo in genere quastio proposita continetur, faciendum este cuiq, quod in ea ecclesia in quam uenit inuenerit, quod quidem fidei aut moribus non aduersetur. De hoctantum tertio genere hac affirmat. Totum hoc genus re rum liberas habere observationes, nec disciplinamuls lam esse in his meliorem graui prudentiq; Christiano, quam ut eo modo agat, quo agere uiderit ecclesiam ad quamcunq; forte deuenerit Quod enim neque contra fu dem, neque contra bonos mores iniungitur indifferenter este habendum &c. Manifestum est igitur ex his Augustini uerbis, discrimen caremoniarum qua in omnis bus ecclesiis pari religione seruanda sunt, & earum qua libe

te

te

liberam habent per uarias ecclesias observationem, qua libertas in eo consistit, non ut quisq; suo arbitratu ea seruet, uel omittat & reiiciat, sed quod cuiq; ecclesie sua consuerudine frui liceat, nee una ecclesia alterius ecclesia consuetudini cedere & parere cogatur. Id intelligi uult de iis, qua neg contra fidem, neque contra bonos mores fiant. Nam ob has causas uel emendari oportere quod perperam fiebat, uel institui quod non fiebat. In hocautem tertio genere constituit quædam, que diuersis diuers sorum locoru moribus innumerabiliter uariantur, nec causa quam in eis instituendis homines secuti sunt, apparet, eas oblata facultate fine ulla dubitatione refecans das existimat. Hæc est sententia B. Augustini in duabus epistolis ad Ianuarium satis copiose & perspicue explicata. Quod autem scribit à suis non reiici priscos ritus quiad decorum & ordinem pertineant, neq; pro humas nis placitis haberi, utinam istuc uerbum uere & ex anis mo dixerint. Id enim si factum esset, non tanta in eccles liis diuersitas, unde dissipatio & dilaceratio nascitur, extitisset. Nunc uerò abolendis multis prisca ecclesia ritibus, tanta uarieras ab iis inducta est, nulla ut penè similitudo cum prisca uel præsenti per maiorem Europæ pars tem diffusa ecclesia, relictasit. At enim excipiet ad abs olendos huiusmodi aliquos ritus superstitione & prauo hominum abulu le coactos fuille. Verum ad pace Christianam multo fuisset coducibilius, si quod haud ita dif. ficile fuerat, sublata superstitione & correcto abusu, pri-(ci

sci illitoto orbe servati ritus retenti observatiq; suissent. Hanc quoq; auctoris huius libelli mentem esse crediderim, falsoq; illi astutiam obiici, ut qui sub fallaci integu-

mento corruptelas omnes occultare uoluerit.

Putidum cauillum uocat quod ex actis apostolicis ad fertur Paulum & eius socios ecclesiis adquas ueniebant, observanda tradidisse decreta, que Hierosolymis frequês tisynodo abapostolis & senioribus erant costituta. Neg recusamus sanè cur minus expendantur illa decreta,& qua de causa ad eam observantiam ecclesias apostolus hortatus sit, inquiratur. Fatemur ex uerbo Dei contra cos iudicatu qui gentes oneribus Mosaica legis subiices re uolebat, duobo his tantu capitibus de sanguine & suffocato exceptis, quorum observationem saltem ad tempus pacis inter duos illos populos constituenda & stabiliende causa necessariam iudicabant. Arq; ex his quatuor capitibus traditionum apostolicarum, que in hac synos do decreta fuerunt illud discrimen caremoniarum siue traditionum, quodab auctore libelli propositum& à cas stigatore importuno reprehensum fuit, manifestissime & pulcherrime elucescit; uidelicet earum caremoniarum quarum est perpetua ratio, perpetuam quoq obseruantiam esse oportere, quarum uerò caremoniarum, sie ue traditionum ratio ex temporum commutatione mutatur, carum quoq observationem paulatim aboleri. Nã ut de fornicatione omittamus, quam gentes legi natura cuius in decalogo explicatio continetur, minime aduere fari

## DE OFFICIO PII VIRL

fari putabant, id decretum quoniam ad mores pertinet, ex generalibus illis institutis petitum uidetur, & de perpetua eius ratione que est caste pureq; uitam ducere dus biu non est. De Idolothyro siue immolatitio uideamus, Eius certe decreti ratio, qua est ne idolorum cultui alis quid tribuere uideamur, hodie apud nos cessasse uidetur, cum & idolorum cultus & consuetudo illa in idolorum templis ex iis quæ idolis immolata erant epulandi in his locis obfoleuerit. Quibus uerò in locis adhuc idololatria obtinet, in iis huic decreto adhuc locus esse possit. De hac igitur abstinentia immolatitiarum carnium, quod primum caput est in apostolicis decretis, quam absti= nentiam Catholicis Christianis quasi & ipsi aliquem cia bum pollutum iudicarent, Faustus obiecerat, ita respon, Lib. 31.200. der Augustinus: Cur inquit non expediat immolatitio Maricha. uelci Christiano Apostolus dicit, Nolo uos socios fieri (4p.). dæmoniorum, non quasi natura ipsa immolatitiæ carnis lit immunda, alioqui & uescente contaminaret, sedideo sciens ab ea Christianus abstinet propter conscientiam, nedamonibus communicasse uideatur, Hac certe ratio dum manet hocest periculum offensionis, ne idolorum cultui aliquid tribuere uidearis, cui & illud accedere pos test ne hac epulandi consuetudine ad idolorum cultum infirmi reuertantur, hac inqua ratione manente etiam huius decreti observautia ratam firmamá, manere couenit. Atg; his rationib' nititur Paulus du Corinthios tam Cape et 10 accurate ab Idolothytorum elu dehottatur. Neg; uerum uides R

AC

tal

à p eff

no

ne

qu

81

nis

hu

fic

far Q fta

Po

ju

m G

br

te cu

R G

fa

qi bi

uidetur quod scribit aduersarius paulo post ipsum Paula abrogasse, quod pacis retinenda caussaseruare suaferat. Nam cum inquit, Quicqd in macellu uenit, maducate, nihil interrogantes propter conscientiam, non abrogationem apostolici decreti inducit, sed eius decreti sens tentiam interpretatione explicat, ne peruerso eius intellectu in superstitionem laberentur, quia putarent se contaminari, li uel inscientes in immolaticiam carnem incurrerent. Ita hunc locum Chrysostomus & Theos phylactus interpretantur. Theophylacti uerba qua pau ciora sunt adscribam. Cum hactenus inquit multis conuicisset ac cofirmasset, abstinendum plane ab Idolothy. tis, ne plus æquo hic curioliores imò superstitiores rede derentur, adeo ut abstinerent etiam ab iis que in foro uce nerunt, cum metuant ne & ea fint Idolothyta, omne inquit quoduenditur, edite &c. Hæc de Idolothyto dicta sint, Reliqua duo capita de sanguine & suffocato tanta olim religione à Christianis omibus per universum or, bem observata fuere, ut prorsus adhuc necessitate quas damad ea se astringi arbitrati fuisse uideantur, exempla 13. 5.642. pauca sed illustria commemorabo. De Biblide martyre ita scribit Eubesius: Quomodo inquit infantes ederent illi, quibus ne irrationabilium quidem pecudum fanguis ne uesci licet. Et Tertullianus in apologe. Erubescat error uester Christianis, qui ne animalium quidem sanguine in epulis esculentis habemus, qui propterea quoq suffos catis & morticinis abstinemus, ne quo sanguine cotamis nemur

ã

nemur, uel intra uiscera sepulto. Addit autem inter tenrameta Christianorum, botulos etiam cruore distentos à paganis admoueri folere, exclamat igitur, Quale inquit est ut quos sanguinem pecudis horrere cofiditis, huma no inhiare credatis: Et in concilio Constantinop. vi.ge- Canon, 67. nerali, proposito diuinę scripturę przcepto, danantur ii qui cui ul cunc animalis sanguinem arte aliqua codiunt, Mic comedunt Extat quoq; seuerissima costitutio Leos confit. 10. nis Imp. qua grauissimis pænis propositis sancit, ne quis huiulmodi cibum ex sanguine intestinis infarto, uel con ficiat, uel diuendat uel emat; atq; huiusmodi cibum ne farium, ac ueteri nouaq; lege interdictum pronunciat. Que constitutio confirmatio est Canonis concilii Constant. vi. Testantur etiam historici tempore Calixti. Pomeranis ad fidem Christi conversis inter cætera ins iunctum fuisse, ne quid immundum commedant, non morticinum, non suffocatum, non Idolothytum, neque languinem animalium. Omitto quod pœnitentiarii libri omnes, sanguine et suftocato uescentibus, tanquam tem illicitam perpetrantibus pænitentiam indicut.Hze cum ita fe habeāt, ramen iam inde ab aliquot feculis apud Romanos hec observatio penitus obsoleuit. Nam apud Gracos & Armenios adhuc retineri intelligo, Apud Afros uerò iam tum ætate B. Augustini decreta hæc de Lib. 3. 65. fanguine & suffocato non tam accurate observabantur, Manicha. quin, ut iple ait, leporibus et turdis caterisq; minutioris cap. 13. bus auiculis quæ citra sanguinis effusionem occidi soiii lent.

Lo

m

qu

qu gu

fui

fyr

cã

qu

poler

fir

fia

lig

da

us

cx

ec

ca

ne

&

ne

Pc

KZ

lent, Christiani intrepidè uescerentur, archuius rei cau samadfert, quod his præcipiendis existimet Apostolos pro tempore rem facilem elegisse, & nequaquam obser. uantibus onerosam, in qua cum sfraelitis gentes aliquid communiter observarent; eo uerò transacto tempore cum iam in ecclesia getium nullus carnalis Israelita aps pareret, à Christianis illa tam accurate servari desiisse. Constatigitur hac, qua de his apostolicis decretis dista funt, pulchrè cum libello conuenire, qui caremonias illas & traditiones universales, quarum perpetua sit ratio, perpetuò quoq; observandas afferit: si qua uerò huius: modi caremonie uel traditiones paulatim obsoleuerint, id eò factum qu : d corum quoch ratio iam desiisse putaretur. Non est igitur putidum cauillum, sed firmum & manifestum argumentum, quod ex apostolicis hiscedes cretis, ad comendanda observantiam coru, qua ad utilitatem aliqua ecclesie à maioribus instituta & tradita sunt profertur. Neg eo hoc exemplu adfertur, quò nihil ex communi ueteris ecclesiæ usu quauis causa remitti posse demostretur, cu apertè in libello dicatur, ex iis qui olim per universum ferè orbem observabantur ritibus, quosda certis de causis paulatim desuetudine abrogatos, sed ut exemplo cofirmetur quod in libello propositu suit, apos stolis eoruq; successoribus potestate cocessam, ut præter ea quæ diuinitus sunt mandata, pro topore & utilitate eco clesiæ ritus quosda instituerent, & tanqua leges quasdam ferret, quibus disciplina populi regeretur, & contineret. Loquor

U

os

r

uid

rc

ps.

le.

1

0,

ıf:

t,

20

&

It

Loquor aut ex sententia, qua fere ab omibus recepta eft, mandată illud divină de fanguine presertim & suffocato quod ab Itraelitico populo tam feuere & frequenter exigebatur, ad gentes nihil pertinere. Quare fatendu eft alis qua hicab apostolis & presbyteris penes quos tunc erat gubernatio ecclesia constituta & populo fideli iniuncia fuisse, ad que alioqui diuina nulla expressa lege obligaba tur: q no propriè diuine praceptiones, sed apostolica uel synodica seu ecclesiastica traditiones appellant. Hacsi cadide aduerfarius expendisser, interrogatione illam sua quam luperbè tanqua è fastigio insultado producit, importună & alienam esse uidisset. Rogat enim utrum obs feruatu facilius fit, quod apostoli mandarunt, Paulus cofirmauit, an quod ab ignotis auctoribus est profectu. Et frapoftolorum institutu præferat, cur sanguine citra religionem uescatur, Chrisma uerò abrogandum no cres dat! Ad hæc quid responderi & possit & debeat & ex ipsis us libelli sententia facilè colligi potest, & nunc abunde explicatum est. In his uidelicet omnibus apostolicis & ecclesiasticis decretis & institutis, quas traditiones uocamus, rationem & causam esse spectandam, qua mas nente & ipla manere conueniat, cessante uerò, & iplacele fare uel possint uel debeant. Ad hac, pacis concordiz & reuerentiz cuiuldam erga ecclesiam habendam ratios nem, ne temeraria nouatione ecclesia prasentis status perturbetur, & ueteri ecclesia insuria & ignominia infetatur. Quodigitur ad sanguinem & Chrisma attinet, de auctos

q

& Gi

de

C

da

of

tc

qı

ri

bo

qu

fir

lu

fer fer

to

te:

all

rig

auctoribus utriusq; traditionis non disputamus, sufficit nobis B. Augustini sententia, qui id quod uniuersa per orbem frequentat ecclesia, siue ab apostolis siue plena, riis conciliis institutum & commendatum sit, citra contentionem & disceptationem faciendum esse pronunciat. Præsertim cum & apostolica Pauli auctoritate ni tatur, Si quis uidetur contentiosus esse, nos talem consuetudinem non habemus, nec ecclesia Dei. Huius esse generis ulum Chrismatis in ecclesia negarinon potest, quem & uetustissimum & per omnes totius orbis ecclesias summa consensione & religione observatum esse costat. Habet autem perpetuam eamq; augustissima lie gnificationem:nam eo interior & inuifibilis spiritus faneti unctio, qua Christo quodammodo in regnum quod dam & sacerdotium spirituale inaugurati coformamur, tanquam facramento designatur: Christiani, nomimis dignitatis & officii sui admonentur. Quare no abrogandum prorsus eius usum, quum ea abrogatio, offensione contemptum & iniuriam tum prælentis tum ueteris ece clesia adjunctam habere uideatur; sed ut cum utilitate, fructuecclesiæ, & citra superstitionem usurpetur adnitendum & laborandum esse putamus, à qua sententia neg Bucerum abfuisse, quædam eius modestiorascripta declarant, & supra eius rei testimonium adduximus. De sanguinis uerò abstinentia longe alia ratio est, cum qui eam abstinentiam neglexerunt, eius quoq; causam (quæ tuitut diximus, duorum populoru in iplius fidei rudis men

cr

2,

nø

1-

i

metis conciliatio) iam olim cessasse & desiisse existimet: quemadmodum & alias nonnullas etiam uetustissimas & apostolicas habitas traditiões & caremonias, iam olim simili de causa obsoletas & abrogatas uidemus. Alioqui Paulum non solum communi apostolorum, & senioru decreto institutarum, sed etiam suarum quas ecclesiis à seinstitutis proposuit traditionum preconem & comendatorem fuisse constat, cum Corinthios collaudat, quòd omnia sua meminerint, & quas illis tradidit traditiones tenuerint. Voluit ergo Paulus huiusmodi traditionum qua usum aliquem in ecclesia habent non temerè aucto, nitatem uiolari, neq; aliud uideo hoc Pauli exemplo, libelli auctorem confirmare & ostendere uoluisse.

Deinceps ritus quidam commemorantur antiquisis mi, quorum adhuc lineamenta quædam seruentur, sed qui non ad eum cuius gratia initiò instituti sunt usum & sinem adhibentur: quos tamen pacis causa donecaut sini suo restituantur, aut aliud de iis legitima auctoritate stas suatur, obseruandos libellus existimat. Ad hanc class sem interpres nec syncerus admodum, nec uerus reserri coniicit histrionicos quos uocat gestus, simiis, ut ait, qua hominibus conuenientiores, eos puto quibus sacerdotes hodie sacris operantes utuntur. De quibus non credo auctori cum hæc scriberet aliquid in mentem uenisse, quare non est quod de iis dicamus, nisi quod si preter modum & decorum hic aliquid admittatur, id modestè corstigi non petulanter rideri cupiamus, Magis autem cresto

do hæc de solenni illo ritu cuius supra est facta mentio intelligi eum uoluisse, quo pridie Pascha & Pentecostes aqua baptismati destinata certis precibus & caremoniis quodammodo sanctificabatur. Item cerei Paschalis benedictio & accensio, que omnes ceremonie tum usum aliquem habere poterant, cum præsens circunstaret re. generatorum cœtus, cuius gratia hæc omnia suscipieban tur. Nunc uerò inanis & quasianima destituta hæc pom pauidetur, cum nemo adfit corum quorum gratia hac à maioribus instituta fuerunt. Quare initio legis illius qua statutis tantum illis temporibus extra mortis periculum baptizare licebat, gratia facta, et quouis tempo. re baptizandi facultate concessa, infantes tamen aliquot in eum usum conservari et ad baptismum adhiberi solebant, ut est auctor Rupertus Tuiciensis cum ait concessa passim ad tenera atatis cauenda pericula, bas ptizandi facultate, baptismi tamen solennitatem uel in paucis cum Dominica resurrectione celebrari. Et in libris quibusdam ecclesiasticorum rituum, pueri nati per octauas ante Pascha uel ante Pentecostem reservas ri iubentur, si id citra periculum fieri possit, ut in sabbato fancto Pasche & Pentecostes baptizetur, quem more ad hue in aliquibus ecclesiis servari audio & ut ubiq, donec aliud legitime constituatur idem mos obtineat, optandu puto, Eaquog auctoris mente hoc loco esse no dubito. Quare uide mihi pie lector an hic tam inimica & acerbz inuectioni locus fuerit, ut in hac uerba eruperet cu ingt.

Pax

Pax tua nugator, cuius studio quauis pietatis ludibria obtegis, quado ter proditoria est, à nobis procul facessat.

io

iis

2

m

ci

1

2

C

Admonet auctor quosdam ritus olim universales & fumma religione cultos paulatim obsoleuisse, quos per legitimam auctoritatem, et qua minima fieri possit pers turbatione ut in ulum reuocctur couenire existimat. Hic ingenuitatis signū castigator requirit quòd no palam de quibus ritibus loquatur expresserit. Id ego no astu ut hic suspicatur, sed tamé consilio factu puto. Neq; em propos situ illi suisse uidetur, de singulis his articulis quibus ferè tota religionis causa cotinetur, accurate distincteq; disse, rere:hoc enim & alterius & majoris est operis; sed satis ha buit generali hac, & tamen no obscura descriptione, tans quam indicio quoda, piorū & in studio pietatis no prors sus rudiu & imperitoru consideratione excitare. Ad huc uerò locum quod attinet, no omnino istum à mente aus ctoris aberrasse puto, cum in hunc ordinem usum calicis ponat. Hoc tamen inter illum et huc interesse existimo, quòd inter hostilem insectatorem, et amicum monitorem. Scio enim auctorem in calicis usu commendando, non ea uerborumacerbitate qua ille papatum et putidum clerum inuadit, ulurum fuisse, sed hac potius mos deratione, quam Aeneæ Syluii postea Pii II. Pontisicis uerba de sacerdotum cœlibatu præ se ferunt. Quon= dam causam aliquam uisam fuisse, cur Laici Dominis ci calicis usu prohiberentur, nunc uerò multo maiores et grauiores urgere causas, cur restituendus uideatur. Mini\*

Minime uerò omnium illi probari scio rationem quam nonnulli in usurpando calice sequentur, quæ cum diris & atrocibus conuiciis, maledictis & infectationibus reliquæ per Europam ecclesiæ coniuncta est, qua preter nes cessitatem pacis & concordia uinculum uiolenter dirii. pitur. Atq; haud planè scio an hic Lutheri priores sentetiæ plusualere debeant, cum scribit ad Bohemos, præsta. re pacem& unitatem quam Christus ubiq; præcepit, se-Ad schedu Ctari, quàm de speciebus sacramenti contendere. Et alibi

onis sub no rogar, obsecratq; lectores, ut servent unitatis uinculum, pi Missinensis, quæ longè præponderat sacrameto, quo ceu signo signis ficatur. At uerò cum hic usus dominici sanguinis simul cum Dominico corpore in huius sacrameti administratione, & Christi institutionem, & totius ecclesia amplius millæannis,&in hunc usq; diem totius orientis confuetudinem habeat, multorumq; religioforū & uerè Catholicorum hominum animos hac confideratio commoueat, multisq; huius usus mutatio ab ecclesie societas te discedendi, eiq; obtrectadi occasione prabeat, optandum uehementer, atq; adeo elaborandum uidetur, ut ges nerali costitutione, antiqua hac, & longo tempore perpetuata, integra Sacramenta administrandi consuetudo reuocet: & calicis seu sanguinis Dominici publicus usus non abolitus, & perpetuo edicto abrogatus, sed tempos rario statuto, & sub forma ut aiunt prouisiois intermisfus atq suspensus, exigente illud temporum necessitate, cuius causa sæpè ecclesiastica statuta mutantur, deris

Cs

nuo restituatur. Quòdsi tam citò, ut generali constitus tione id fiat obtineri nequeat, considerandum piis & eruditis uiris relinquo, quibus uera ecclesiarum conciliatio, & piarum conscientiarum pacatio cordiest, cosultum ne & probandum censeant, si quæ ecclesiæ citra acerbam & odiosam, aliarum ecclesiarum insectationem & damnas tionem, manente concordia Christiana uinculo, adhis bita quoq; diligenti inculcatione fructus, qui ex huius Sacramenti participatione suscipitur, sensim & paulatim utriusq; Sacramenti usum reducant, Et quemadmodum nonnullarum primum ecclesiarum desuetudine, à plena integraq; communicatione, quamuis generali observas tione, & publica coftitutione firmata, paulatim recessum est, ita paulatim quoq ad eandem plenam integramq; communicatione redeatur, quod sine ulla nouitatis perturbatione, haudita difficulter, fieri posse uidetur. Adhæc diligens cautio adhibeatur, ne quid in sanguinis di spensatione tanto sacramento indignum admittatur, contra munquam inter præcipuas causas unam fuisse constat, cur su tem Concili perioribus faculis in tanta uidelicet populi incondita nor, si qui met turba calicis dispensationem, ut que sine periculo effu- nune prinefionis uix fieri posse putabatur, non adhibendam esse ius bus, sanguis dicarint. Alioqui etiam post tempus Constantiensis sy-nem Dominicam una co nodi, doctis & grauibus uiris uidelicet cum periculum corpore adnullum timeretur, etiam dominicum sanguinem admi Lib. 5 de se nistratū fuisse Thomas Vualdensis in iis quos aduersus crameniu Vuiclephū ad Martinū pontifice scripsit, libris testat. \* Tomo seap.

PIZ4

## DEFENSIO LIBELLI,

du

bo

da

ru

qu uc

fo

cra

pe tal

hi

cis

m

uc

qu

an

tra

iu in

qu ha

ni

ar

(c

m ci

ru

dum

Præter huc calicis ulum, audebo & aliud quiddam comemorare, idq; ut opinor non præter auctoris mentem quod ad hac classem pertineat, ne sacerdos hac mysteria solus obeat, sed adiunctos semper aliquos habeat ut minimu ipfos è clero ministros, cu quibus synaxin faciat, & facram hanc comunionem participet; id quod qua relis giolissime olim observatu fuisseex monumetis ecclesiafticis manifestissimű est, & doctores ocs ingenuè agnoscunt. Quin & ecclesiasticor i rituum explicatores, ingenuè fatentur, eamesse legitimam missam, cui intersint lacerdotirespondentes, offerentes atq; comunicates. Por rò huic rei cofirmanda Canon uetuftus qui ab aliis Calixto ab aliis Anacleto tribuitur, adhibet; cuius hac funt rod. Cochle uerba. Peracta cofecratioe ocs comunicet, qui noluerint ecclesiasticis carere liminibus: sic em apostoli statuerunt & sancta Romana tenet ecclesia. Est igitur hac cosuetudo ut inter plures qui sacra huic actioni prasentes sunt, hæcfacra communio celebretur, & apostolorū statutis & Rom. ecclesia mori consentanea, & recte à quodam pos sterioris licet atatis dictu est, propriè comunionem dici ın libello cui no posse, nisi plures de eode sacrificio participet. Quare bum Dei cur & eruditus ille Monachus Ioannes Hoffmeisterus in hec uerba sua de hac re sententia prodidit. Res ingt ipsa claperpetuites mat tam in Graca quam in Latina ecclesia, no solu facers dotem sacrificante, sed & reliquos presbyteros, Diaconos,

nec non & reliquam plebem, aut saltem plebis aliquam

partem comunicasse, quod quomodo cessauerit mirans

us contra mufc. de fa. crif. Milla Iod.Clichthoueus in Canon.

Micrologus. unicum & fe Jacrificiu.

dum est. Et ut honus ille usus in Ecclesiam reuocetur las borandum. Nec negligendam puto, commonitionem doctissimi illius Philosophi, sed tamen Christiani, & rerum Christianarum non imperiti, Viti Amerbachii. qui in annotationibus in Epiphanii orationemà se con uersam, hæc scripta reliquit: Illis inquit, temporibus non solebant ita crebro Missas facere, sine distributione Sa. cramenti, si tamen ullas fecerunt, ut nos facimus, & fape quidem plus quam negligenter, & impure. V tinam \* Huic uoto tandem iustum in hoc tanto mysterio pharmacum ad suffragatur hiberetur à nostris, potius quam à Thurcis aut hæreti- do orandi. cis uastarentur omnia. Hac illi quidem, cum quibus optandum inquit, esset, multorum piorum & eruditorum uirorum uota con ut totus culueniunt, Addam uerò & tertium, in quo non parum lingua toti tus diumus, quoque momenti consistit, idq; non præsentem ecclesi populo note perageream calumniandi & reprehendendi, sed eius dignitati et tur quemadtranquillitati consulendi studio. \* Optadum uidetur ut modum olim fieri confue. iuxta apostolicum mandatum et priscum ecclesia more, uit: omniag. in publicis ecclesia precibus, cantionibus et lectionibus, se distinctes quæ populi causa suscipiuntur, populi quog ratio aliqua sonarentur. habeatur; neque in totumet perpetuo ab omni commus tis possine nione precum et lectionum diuinarum, fidelium uulgus intelligi. arceatur. Manifesta sunt uerba Pauli, non intelligi pos 1. Cor. 14 se quod dicitur, nisi per linguam significantem sermonem exprimas: et eum qui ob imperitiam quod dis citur non intelligit, fieri non posse, ut ad alterius gratia rum actionem Amen respondeat. Et oraculum illud cuius

Aen. syluius cuius monitu. Pontifex Romanus, cum senatu Cardina, bist. Bobemi lium, Sclauorum genti cocessisse dicitur, ut patria lingua in sacris operandis uterentur, ad omnes gentes Christia, ni nominis pertinere uidetur. Omnis spiritus laudet Do,

minum & omnis lingua cofiteatur ei: & Tho. Caietanus, uir haud dubie doctifsimus & acutifsimus alicubi fcripfit, melius esse ad ædificationem ecclesie, orationes publicas, quæ audiente populo dicuntur, lingua uulgari in

Tomo. 3.

opujculor.

Tract. 15.

blicas, qua audiente populo dicuntur, lingua uulgari in ecclesia dici, quàm lingua latina, idq; cum à quibusdam reprehenderetur, respondet se fundasse super doctrina Pauli 1 ad Corinthios xiiii. Atq; haud ita difficile effet, per eos qui ecclesia gubernationem tenent, in his, & his ce similibus, ad normam prisca & purioris ecclesia, correctionem & instaurationem fieri, nisi quorundam animos inanis metus occuparet, & uana superstitio implica, ret: quod tamen nisi fiat spem nullam uideo, firmamin ecclesia consensionem & cocordiam futuram: aut schis matum & dissidiorum seminaria defutura. Neque illud quoq; uidere possum, quomodo non ipsi quoque, quibus ecclesiæ cura demandata est, perturbatæ & dilaceratæ ecclesiæ rationem reddituri sint, quam pro officio suo curare, & causas unde hæreses & schismata nascuntur, pras scindere neglexerūt. Sed hæc obiter monuisse nunc satis sit, ad remigitur reuertamur.

Expendendum illud dicit, quid ualeat illud Augusti, ni neq; contra sidem, neq; contra bonos mores iniungi. Primum certum est Augustinum de particularibus cer-

tarum

E

C

n

n

to

K

if

P

tarum prouinciarum & locorum Caremoniis & obseruationibus loqui, cum inquit ad Ianua. Quod neg; contra fidem, neque contra bonos mores iniungitur, in differenter esse habendum, & pro corum inter quos uiuitur societate servandum. Item his de causis, id est, aut propter fidem, aut propter mores uel emendari oportet, quod perpera fiebat, uel institui quod non fiebat. & Epis stola altera ad eundem. Miror inquit, quid ita uolueris, ut de his quæ uariè per diuersa loca seruantur, tibi aliqua conscriberem, cum una in his saluberrima regula retinenda sit; ut que non sunt contra fidem neq; contra bos nos mores, & habent aliquid ad adhortationem uitæ mes lioris, non improbemus, sed etiam laudando & inuitando sectemur. Atq; huius mutationis quæ fidei uel morū causa fit, uel perperam facta immutando, uel quæ no ficbant instituendo, exempla apud August. extant. In quis August cos buldam locis Africæ præsertim, consuetudo è gentilita sep. 1. te ducta obtinuerat, ut ab iis qui ad memorias martyrū conuenicbant, epulæ inferrentur, ac conuiuia celebra= rentur, quod quidem August. à melioribus Christianis De ciuit. Dei fierinegat,&à B. Ambrosio Mediolani abrogatum fuisse, testatur, Item non omnes Ecclesiæ consuetudinem Psalmos & Hymnos in Ecclesia canendi receperant, quod ad imitationem orientalium Ecclesiarum Amb. Mediolani instituerat, hunc canendi morem ubi nondu Epift. 1.9. obtinuit, utiliter institui posse asserit, cum non modò fis. dei & bonis moribus non aduersetur, sed etiam Exem144

plis & praceptis Apostolicis nitatur, & ad commouendum ad pietatem animum no parum momenti habeat. Manisestum est igitur Augustinum de tali mutatione uel uarierate loqui, quæ nihil publicæ, antiquæ, perpetuæ & universali Ecclesiæ consuetudini deroget. Quanquam negari non potest, ut supra quoq; explicatu est, nonnullas etiam universales consucrudines usq; cò degenerare posse, ut etia paulatim aboleri possint, modò id sine gras ui Ecclesia lasione fiat Sedid eò trahi non potest, ut cus iuluis particularis Ecclesia iudicio, imò aliquando unius hominis arbitrio, quauis Ecclesia etiam antiquissima, quæc si rectè explicentur & usurpetur cum lucro aliquo pietatis uel certe fine infigni detrimeto, & cu Ecclefiaftice pacis, quodminime cotemnendu est, compendio ser, uari possint traditiones & Caremonia, conucliantur & excindant. Neq; satis est ad quasuis Caremonias reiicis endas infimulare eas quòd fidei repugnent, ea uidelicet causa quod hosm arbitrio nihil addendu sir diuinis mans datis, cũ non intelligendu sit diuinis mandatis addi, quo nihil dignitati & perfectioni diuinoru mandatoru detras hit, quin potius aliquo modo ad observatione & illustrationem diuinorū mandatorum coducit, atq; eò plæreca ocs uniuersales illz & perpetuç in Rom. Ecclesia seruate, & à nonnullis sublatz Czremoniz pertinent. Quod de ludicris ineptiis scribit, qua in Ecclesiam irrepserunt, ez certeli que funt, bonis moribus minime funt confentanez, cum Eccleliam Christi grauitas & decorum imprimis

mis deceat: quare cur minus prætermittantur causa non est. Sed cum huiusmodi ludicris ineptiis totam in Papatu, id est, Romana ecclesia, religionem sædatam assumit, metuo ne ineptias illas ludicras, priuata sua, suorum quastimatione potius quam aliorum doctorum & religio, sorum uirorum iudicio metiatur.

Nonnegat auctor libelli ut aduersarius quoq agnos cit, quin eo usq; aliquado inualescere possit superstitio, ut exemplo ænei serpentis res quoq; ipsa è medio tollens dæ sint. Verumin eo inter ipsos minimè conuenit, quod hicrationem hancad omnia ferè qua iam olim in Roma na ecclesia usurpantur, delenda & euertenda detorquet cum dicat: În Papatu nihil non simile esse serpenti zneo præter originem, scilicet, que Deum auctore habet. Itaq; concludit, cum magna pars superstitionu. de quibus ho die cotrouertit, impiis erroribus implicitz, imo delibutç funt necessario hoc remediu adhibendu, ut prorsus illas rū ulus abroget. Nos nerò luperstition & error deten> sionem minime suscipimus; magna uerò partem earum Cæremoniarū quæ ab ipsis abrogatæ sunt, & abrogandæ censentur, itaab iis que accesserut erroribus & abusibus, repurgari & prisco suo nitori restitui posse cofirmamus: ut nihil prohibeat, cur minus reuerctia & pacis causa earū uerus & legitimus ulus, retincatur & obseruet. Atq; hu ius sentetie astipulatores laudare possum, uiros quos se, neq; eruditioe neq; iudicio, neq; pietatis studio inferiores agnoscere cogent. Quid em an non Lutherus & Bucerus

## DEFENSIO LIBELLI.

diti

dica

har

tis,

eri

fun

tun

MC

ptc

uis

im

fuc

tis,

qu

År

eò

dx

uli

fal

ap

Pi

do

TC

ift

fu

ita

ut cateros omittam, sapè & aperte proclamant, se non detrectaturos, cur minus caremonias plerasq; omnes & traditiones, in ecclesia Romana publice receptas communiter obseruent, his modo adiectis conditionibus, si do Prina Euangelii de iustificatione gratuita per fidem in Christum non impediatur:nec in illis caremoniis sas lus & iustitia constituatur: necut præcepta diuina capis talis peccati pæna proposita exigantur: & de uero illorum usu populus doceatur: dequibus conditionibus, no est nunc disputadi locus. Nec obscurum est, adquas Ca, remonias & traditiones hac refereda putent; nam in hoc ordine commemorant ferias, iciunia, ciborum delectus, epist ad Ga uerrice rasum, ornamenta ecclesiastica, indumenta Mis instructionia satica, altariu luminaria exorcismos, exustationes, Chris de utras spe ma, albam uestem, benedictionem aquæ Baptismatis,& eulis Chri. his similia. Vides igitur prudentissime lector, quam hæc Bucer cotra dissentanea sint huius castigatoris sententie, qui non alis Antidud. In ud repurganda Ecclelia, à superstitionibus & erroribus, Lypsica anni qui forte his superstitionibus accesserunt, remedium suepifc. Abrin. peresse asserit, nisi ipsis Caremoniis quibus adiunctaest Superstitio, extinctis una atque deletis. Si enim uiri illi prorfus necessariamillarum caremoniarum abrogationem iudicassent, nece illis saluis, saluam religionem cons fitere posse existimassent, nullis sanè pactis & conditios nibus, ad illarum observationem se induci permisissent. Quanquam est quod in istis uiris desiderem, Namsi his conditionibus servatis, nihil harum caremoniaru & traditio

cenfem.

ditionum observationem obesse religioni & Ecclesia iudicarunt, cur non potius in ecclesiis suis reformandis, hanc formam proposuerunt, ut his conditionibus serua. tis, quod fine magno tumultu & maiore cum utilitate fis eripoterat, caremonia ipla, qua per se pietati non obs funt, suo loco relinquerentur! Atq; hic mihi non impor, tuna uidetur expostulatio eruditi illius Culmariensis 10en. Hofm. Monachi. At obiiciūt inquit, & nostras traditiones, prosadart. pter admixtas superstitiões esse impias; ut quid ergo saluis traditionibus, non fecerunt impetum, aut si mauis impressionem in superstitiones? Certè in hoc conducti fuerunt, non ut spoliarent Ecclesiam bono tranquillita. tis, sedut potius repurgarent ipsam ab omni specie inis quitatis, sed hac alterius loci sunt. Ad castigatorem no. strum redeo, qui auctori libelli, quod concedat interdu edulq inualescere posse superstitiones, ut res ipsa tolle. dæ sinr, uersutiam obiicit, quod disputando subtiliter, de usu tolerabili, crassissimas quasq; superstitiones obliquè saluas & intactas manere uelit. Hic zqui lectoris iudiciū appello:neg enim libelli auctor superstitiones saluas cu pit, quas si quisquam alius, extremè odit. Sed cum multis doctis, & pia prudentia præditis uiris, illæsis plærisq; cæremoniis, superstitionem ab iis auelli posse & debere existimat: negenim consequens est, ut si aliquibus in locis superstitio res aliquas per se minus utiles & necessarias ita inualit & occupauit, ut nisi his sublatis superstitio tolli nequeat, statim hocad res omnes & caremonias, quiiii bus

C

fa

rit

in

tc,

ua

ge

ct

da

ni

te

op

ec

fu

Pl

ne

Si

no

at

m

ui

ct

ci

ir

re

bus aliquo modo superstitio adhæret transferatur. Neg enim exemplum Ezechie, qui summo in co regno impes rio præditus, cum animaduerteret populi superstitione, nisi sublata materia & occasione, quod illi perfacilè suit, prohiberi non posse, serpentis anei simulachru Dei qui dem iustu erectum, sed iam olim suo usu defunctum, co, fregit, eo ualere debet, ut cuiuluis magistratus arbitrio & concionatorum aliquorum hortatu, antiquissime & iam olim per uniuersum Christianu orbem usurpatæ cæremoniæ, ob errore & abulum, qui optimis rebus atq; præclarissimis institutis agnasci soler, tollantur & euertatur: præsertim cum grauissimorū uirorū iudicio uia pateat, faluis caremoniis & rebus iplis, quarum si recte usurpens tur bonus ulus esse potest, errorem & superstitionemses gregandi & remouendi. Modestius certe, ut ferc in omis bus. M. Bucerus, qui aduersus Latomum ita scribit; Non esse necesse omnia uertere, quæ supra mille annos in usu fuerunt, noua uerò tantumodo & noxia irreligiosorum hominum inuenta, commutanda esse antiquis dogmatibo & institutis & in Dialogo Germanico de præparatio ne ad Conciliu, ad Guilhel. Com. Nassa. Illis inquit tantummodo institutis contradicitur, quæ recentiores Potifices & Episcopi suz tantum utilitatis et dignitatis gratia costituerut, no uerò iis quæ sancti et antiqui patres, et ueri E pilcopi instituerut et observarut. Extant et modes ratiora scripta, Philip. Melach de Ceremoniis, ut cu scris bit ad Philippū duce Cattorū, Rogo uestrā cels. propter Chris

cq

Cs.

ıē.

it,

lis Õź

m

Christum, ur quatum fieri piè potest, pacis publica caus sa ueteres Cæremonias coseruet; nunqua enim mores et ritus, sine magnis scandalis nouatur; et Christianismus in ritibus minimè est situs, sed in timore Dei, side, charita te, et obedictia erga magistratus. Quanqua non ignoro, August. po. uariis illum in locis, tria traditionum et Caremoniaru fire in congenera constituere. Primu quod legi diuinæ aduersetur, 10 14. ad et sine peccato observari nequeat, eas sine dubio violan, Romin Loc. das:alterum cotinet adiaphora, quorum est politicus fi- mi 47. nis ut sunt feriæ et cantiones &c. ea in Ecclesia tetinenda; tertium et ipsum adiaphora continet, sed quibus accedit opinio cultus, et meriti aut necessitatis, huc refert ieiunia ecclesiastica & discrimina ciboru, huiusmodi ritus prors sus tollendos & abiiciendos asserit, atq; huc trahit exems plū Ezechię. Sed in hoc tertio genere, no satis firma ratio ne nititur, atq adeo secum & cum suis repugnare uidef. Si enim in his ritibus falfa opinio tantum offendit, cur re salua ato, integra, opinio no tollitur? quid ceam opinio në ii ipli quibus illa alsignat, non agnolcunt, led fallo libi attribui dicuttquid quod & ipfi & alii opinionibus his remotis & uero fine restituto hos ipsos ritus non modò no uituperandos docet, sedetia ad illoru observatione pacis et charitatis caula sele offerût? Sed hæc admonuisse suffis cit; na hanc disputatione persequi, logum esset, et præter institutu. A d exemplum aut Ezechiz ut redeamus, nega rinon potest in Ecclesia quoq Catholica, tepus in idereposse, quo ad cius mutationem sit ueniendum, cui rei con

confirmanda & illustranda testimonium adferam Io. annis Antonii Delphini è Cafali maiore scriptoris Italici, uiri eruditi quidem, sed potificie potestatis, quamsu pracocilia effert, nimii fortassis assertoris. Is in libro iii. de ecclesià, de Elibertini Concilii decreto, quo statuitur picturas in ecclesia no esse debere ne quod colitur & ado, ratur in parietibus depingatur, quo pacto accipiendum & exponendu sit, huc in modu disserit. Forte ingt patribus Orthodoxis, qui Elibertino Concilio intererant uis sum fuit necessarium edere tale decretum; quoniam po pulus eò uenerat superstitionis, ut picturas tanquam nus men aliquod uenerarentur ac colerent. Quòd si aliquan, do, ut est humana insipientia & temeritas in populis obs tingat, ne superstitio atq; idolatria figat altius radices quam porrò difficillimum sit reuellere, tamen possunt, ac debent Catholici pastores Ecclesiæ curare diligentur, ut quibus in locis tantum periculum sit, tantaq; abomis natio ad tempus imagines & simulachra, omnia tollantur de medio,actu interim bene instituatur & admonea. tursimplices ac rudissimi quiq; de cultu Dei & sanctorum Ita Ezechias rex aneum serpentem, quem antea Moses secerat & erexerat, mandato præpotentis Dei con fregit, zeloq; motus religionis demolitus est. Hæcille, atq; hic, ipsuseft scriptor ille Italicus, cuius libellus, hoc dictum adducit, tanti non debere esse ullum abusum ut propter illum tollatur bonus usus, &c. Quod dictumà castigatore sugillatur, ut quod uerum non sit, si sine exceptio.

ti

fi

ceptione intelligas, Itaqiilli alterum rectius ut existimat &sanius dictum opponit. Que Deus instituit, nullo abe usu aut uitio posse aboleri: quæ aut humanitus sunt tradita, postquam errore uitiata sunt, ab iis abstinendum. Hoc sanè dictum si exceptionem omnem tollas, multò minus in se ueritatis cotinet. Nam eorum institutorum, quæ ad homines referuntur, multa sunt discrimina: que dam enim, ut iam satis ostendimus eam in ecclesia aucto ritatem obtinent, ut non statim ob errorem, abusum uel ossensionem quorumuis abolendæ sint. Sed de his iam sa tis dixisse uideor.

Quòdscribitur in libello, Constitutiones nonnullas quamuis exiguum habeant usum, tamen unitatis retis nenda & scandali uitandi causa esse seruandas, agnoscit ueri specie non carere, dolum tamen subesse confirmat, cum mox adiicitur exceptio: In iis quæ plerunq; utiles sunt, quarum tamen observatio privatim uel noxia sit uel impossibilis, ad mentem legislatoris esse confugien. dum. Exemplum adfertur, de ieiuniis & discrimine cibo rum, in iis qui corporis infirmitate & debilitate tenentur, qui ex mente legislatoris, ad observantiam iciuniorum & abstinentia certorum ciborum, minime obligatur, quis hic dolum aliquem animaduertat: At hic castigator exclamat, ergo lex de ciboru delectu, qua interdicitur esus carnis, ouorum, lactis & butyri, publicè noxia non cense, bitur! Vnde uerò hæc tam exitialis noxa! quod conscietiæ inquit humanis decretis, seruiliter opprimuntur & oncra

CTO

tal

nō

nia

die

ici

ut

iu

m

D

le

po

fe

ni

in

cij

m

ni

m

di

rc

P

CC

ti

d

di

d

onera Tyrannidis imponuntur aduersus Pauli sententiam: Nemo nos iudicet in cibo & potu &c. Quid adhuc decretis tenemini: Item: State & ne iterum subiiciamini iugo seruitutis. No inficiatur auctor, homines aliquando imperitos & superstitios, hac Ecclesiastica constitutios ne, ad tyrannidem & oppressionem & laqueum conscietiarum esse abusos, At quam ciuile est ex hominu uitiis. quos Plato legum Tyrannos appellat, legibus bonis ad fuam libidinem, uel ignorantiam adutentium ipsas leges insectari? Quodsi huius costitutionis Ecclesiastica sententiamexeius ueris interpretibus cognoscas, nihil in il la iniqui, nihil Tyrannici, sed summa æquitate të perati inuenies. Qui em iciunii stata tempora, & certor u cibor u abstinentiam præscripserunt, non hoc egerunt, ut timis dis & perculsis coscientiis laqueos iniicerent, sed ut tar; dos & cessantes, taquam calcaribus & stimulis quibusda, ad carnis lasciuiam coërcendam, excitarent. Neg; quòd cibum aliquem immundum & pollutum ducerent, aut regnum Dei in esca & potu collocarent, sed quòd etiam à licitis & concessis rebus aliquando abstinere laudabile, & exemplis præceptisq; diuinarum literarum consenţa. neu sit. Neq quod in ipso iciunio cibiq; detractione, mes ritialiquid & iustitiz constituerent, sed quodiciunium & delitiaru abstinentia, cu uera resipiscentia & pietatis studio coniuncta plurimu momenti ad Dei clenictiam impetrandam, & pænas peccati debitas mitigandas habere, facræ quog literæ passim testantur. Non aspernabitur credo

credo quisqua, paulò modò æquior Erasmi sentetia, que rame Caremoniis iniquiore fuisse nonulli causantur, cu no Caremoniis iplis, sed abusui & prepostera Caremoniaru fiducie inimicus fuerit. Is itaq; in Epistola de inters dictu elu carniŭ ad Episcopu Basiliesem itascripsit Nuc ieiuniu & delectus ciboru huiusmodi sunt, ut si quis rectè utatur, adminicula sint ad ueram pietate. Valet igitur ies iuniū & ciborū delectus, ad duas qualdā res. Primū ad do, manda corporis lasciuiam, ne ferociat aduersus spiritu. Deinde conducit ad placandam iramdiuina, nostris sceleribus prouocată, nimirū cum uidet nos, de nobis iplis pænā sumere, ille remittit uindictam suā. Hæc planè co. sentanea sunt iis, quæ scribuntur à B. Thoma Aquinate, sceunde fenisiquod duobo hisce finibus tertiu adiungit. Assumitur sione 147. ingt, iciuniu (in quo etia delectus ciboru continet) prin= cipaliter adtria. Primuad concupiscentias carnis coprimendas, ii. Corint. vi. in ieiuniis, in castitate, quia per ieius nia casticas coleruatur. Secundò assumitur ad hoc, quòd mens liberius eleuetur ad sublimia contemplanda, unde dicitur Daniel. x. quòd post iciuniù triu hebdomadaru reuelatione acceperit à Deo. Tertio ad satisfaciendu pro peccatis, unde dicit Iohel.ii. Conuertimini ad me in toto corde uestro iniciunio, fletu & plactu. Porrò quod desa, tisfactioe pro peccatis dicit, no aliud intelligit, qua quod de placatione ire diuine, & remissioe uindicte ab Erasmo dicit. Recte quoq; & ex ecclesie sententia ide hic Erasmus de amabili ecclefia cocordia, delectu inquit ciborum ac iciu

defia

rutes,

fufur

benti

in cal

necd

præce

fitiui.

uerbi

præc

tran

uelle

cet ra

coick

re ue

(ccui

cunq

unde

Tho

funt

falui

ròal

tuta

tudi

tend

dit:

oble

ieiunia non indixit Ecclelia, nili ad fanitatem corporis & animi. Itaq; qui piscium esu periclitantur aut iciunio, & ualetudinem corporis & animi uigorem lædi sentiunt, hos nequaquam obligat ecclesia constitutio. Qui uerò sentiunt se ex abstinentia carnium & ieiunio, & corpos re & animo melius habere, que rogo contumacia est, uels le in odium Ecclesiæ hoc reiicere, quod tantam adfert utilitatem: Idem in Epistola supra commemorata, præceptum inquit E cclesia de iciunio, non obligat infantes, non admodum senes, non ægrotos, non inopia laborane tes, non deniq; cæteros, qui ob aliam quampiam causam non ferunt inediam, multo minus de esu carnium. Hi si uescuntur, utiq; uesci uidentur ex eius sententia qui les gem condidit. Sed operæ prætium est ut scholasticos ipsos qui uocantur doctores, quos nonnulli nimia sus perstitionis insimulant, quid de hac & similibus Ecclesia constitutionibus sentiant, quamq; legum istarum, siue statutorum interpretationem adferant, audiamus. Itaq apud Gabrielem Biel fidelem & diligentem sententias rum se antecedentium doctorum collectorem, ex Thos mæ præsertim sententia hæc leguntur. Præcepta inquit Ecclesia positiua, non eodem modo obligant, sicut pracepta natura uel diuina:nam pracepta diuina funt de iis, quæ per se sunt de necessitate salutis, unde his precipiuns turactus uirtutum, fidei, spei & charitatis, aut prohibes tur ea quæ sunt per se mala, ut sunt actus uitiorum, &ad illa omnes tenentur in quolibet casu. Præcepta uero ecclesiz

Dift. 16.
quaft ; .in

desia seu iuris positiui, sunt de his qua ordinant ad uire nutes, & iis præcipiuntur, quæ non per se, et in quolibet ca susunt bona, sed quandog; possunt esse mala. Et prohibentur, quæ non semper, et in omni casu sunt mala sed in casu possint esse bona uel indifferentia, et ideo no est, nec debet esfe intentio legislatoris, ut semper observetur præceptů; & per hoc ut dicit Thomas, præcepta iuris pos litiui, magis obligat, ex intetione legislatoris, qua ex iplis uerbis. Idc. Caula ingt rationabilis, propter qua soluens præceptů aliquod Ecclefie, ut de ieiunio no est habendus transgressor ea est qua existente etia legislator iustus, no uellet legem seruari, puta quando ratio legis cessat; et licet ratio legis non semper exprimatur, tamen nos eam coiecturare debemus, et ad limitem illius legem ampliare uel restringere. Lex em debet esse honesta possibilis, secundum naturam, id est naturalem ratione; unde ubicunq; locum habet ratiolegis, etiam locu habet ipfa lex: unde cessante ratione legis, cessat obligatio. Ipsius quoq; Thomæ inter scholasticos præcipuæ auctoritatis hæc secunda fesunt uerba. Omnis lex ordinatur ad comunem hominū cuda quaft. salutem, et in tantu obtinet uim et rationem legis, si ues rò ab illo deficit, uirtutem obligadi non habet. Item, ftatuta inquit comunia proponuntur, secundu quod multis tudini conueniunt, et ideo legislator in iis statuendis ats tendit id quod communiter habetur et in pluribus accis dit:Si autem ex speciali causa in aliquo inueniatur, quod observantiæ statuti repugnet, non intendit talem legis lator.

**fcr** 

inc

no

tat

fee

ru fac

m

m de

8

ur

ſp

m

nā

ccill

ar

po

m

tu

n

lator, ad statuti observantiam obligare. Idem quod propfiusad institutum pertinet, ieiuniū inquit absolute con lideratum, non est de necessitate præcepti, sed est de necessitate preceptiunicuiq tali remedio indigenti. Et quia multitudo hominum ut plurimum indiger tali remedio: quia in multis omnes offendimus, tum etiam quia concupifcit caro aduerfus spiritum, conueniens fuit ut ecclesia aliqua iciunia statueret, ab omnibus communis ter observanda, Hæc & his similia apud scholasticos scriptores occurrunt, in quibus quaso aquissime lector quid Tyrannicum, quid ad oppressionem conscientia, rum comparatum, & non potius, ut initiò dixi, summa aquitate temperatum agnoscis. Ineptè autem ad hanc ecclesiasticam costitutionem improbandam, adducuntur loca Pauli, nemo uos iudicet in cibo & potu, & quid adhuc decretis tenemini, ne iterum subiiciamini iugo seruit. Constat enim hæc à Paulo dicta esse aduersus lus daicam seruitutem qua pseudoapostoli conabantur gen tes ad Christum conuersas, ad præceptam Moisi lege ciborum quorundam tanquam immundorum, perpetus am euitationem, ut necessariam astringere, non autem pertinere ad temporariam quorundam eduliorum absti nentiam, quæ pietatis studio, hoc est carnis edomanda, spiritus in Deum erigendi, uindictæ Dei anticipandæ & mitigandæ causa ad tempus præscribitur atq; suscipitur. Arqui ad hos fines sirectè & ex mente Ecclesia usurpes tur, tantummodo delectus ille ciborum, ab ecclesia præ-Cris

scriptus referri debet. Quare recte Erasmus. Ieiunium inquit & ciborum delectus, non possunt intotum hoc nomine damnari, quòd nihil omnino conducantad pies tatem, si quemadmodum oportet adhibeantur. Quod autem nonnulli no ad carnis & cupiditatis coertionem, fedad luxum & delitiarum commutationem, hoc cibos rum discrimine abutuntur, ii certè contra mentem legis faciunt, & in legem ipfam committunt, ut non incommodè ab erudito illo & multis sui ordinis prudentiore monacho, scriptum est. Da inquit mihi hominem, qui Adart, 350 delectum ciborum iuxta Ecclesie præscriptum observat, & uidebis ab eo nihil culpa dignum fieri; nam qui carni, um esu certis ac statis diebus interdixerunt, non ita instituerunt ut interim nos piscibus, uel alia obsoniorum specie saginaremus, quod aut ita fit, deploramus, no comedamus &c. Cofequitur ergo eum tande uere traditio, ne Ecclesia observare, qui no solu carnibus abstinet, sed qui sibi omnibus delitiis interdicit, qui porro no minuut sed potius mutant delitias esculentorum, non obseruat ecclesiz traditionem, sed mali genii suggestionem. Hac ille: Nec illi probadi funt, qui mente huius legis no fatis animaduersa, ad superstitiosam, imo impia proprii corporis debilitatione, hoc ecclesia statutum detorquent, du nimia inedia, uel noxio cibo, morbos sibi nonunquam & De conferr. morte accersunt, de quis uide q decretor ilibro scribun, dist. s. secunda se. tur, & Thomas in summa, quibus locis adducutur Hiero cunde dist. nymus, qui dicat. Non refert utrum magno uel paruo te quaft. 1470 intc-

tifex

Atq

null

hære

dunt

hoce

tibus nis el

elug

mor

mo a

non

enim

polsi

dat.

ftra 1

nea c

li fpe

audir

carni

tion

mos

publ

rum

tis, at

tat ci

ferat

interimas: quia de rapina holocaustum offert, qui uel cis borum nimia egestate, uel manducandi uel somnii penuria immoderata corpus affligit. Inprimis autem illorum hominum imperita superstitio, & superstitiosa imperitia damnanda & execranda est, qui huius salubris constitutionis ad hominum salutem (qui esse finis om, nium legum debet) latæ, sententiam & uim ignorantes, eam ad Tyrannicam conscientiarum oppressione, & hos minum exitium, & diuine legis transgressionem, hocest charitatis uiolationem conuerterunt, dum citra discrimen, à quibuluis, intentata mortalis culpæ pæna, eius rigidam & exactam observationem exegerunt, multosq; hac superstitione implicatos in summa incommoda & pericula corporis & anima coniecerunt, & perinde quali cardo pietatis in eo uerteretur ueræ pietatis et charitatis exercitiis, hæc humana decreta prauè intellecta præpos suerunt. Sed hic grauissimi uiri Erasmi uerba adscribere malo. At gdam ingt clamant, quis nesciebat in caremoniis non este constituendu fine pietatis, imò quis nescit totam religionem hactenus fuisse redactam ad ceremo. nias, ac uigorem Euangelicu fuisse per eas propemodu antiquatum &c. In Gallia, ut scribunt, duo periclitantur non obaliud, nisi quia duobus quadragesima diebus comederunt carnes coacti morbo, uide quid faciant caremoniæ, nimirum utob hominű costitutiones uiolemus præcepta Dei, leuius ducentes paricidium, qua præterire constitutionem pontificum, quanqua hoc nullus Pons tifex.

Lib. 12.epi-

tifex uetuit, ne ægrotus ea sumat, que postulat ualetudo. Atos hacimpia & superstitiosa persuasio adhucin nono nullarum prouinciarum & ciuitatum gubernatoribus hæret, qui per Quadragesimam in totu macellum claus dunt, & seueris edictis carnium uenditionem prohibet, hocest, infirmis, debilibus, languidis (quorum in ciuitas tibus præsertim populosis magna turba est, qui citra carnis esum ualetudine ac uitam tueri non possunt, & pisciu esu grauiter læduntur) his inquam quantum in ipsis est mortem uel certe morbum indicunt. At inquiunt, nemo ægrotum occulte uesci prohibet, ridiculum, quasi non satis prohibeat uesci, qui prohibet uendere, Maior enim hominum pars ita comparata est, ut uesci non possit nisiemat, quomodo emet uerè si non sit qui uens dat. Sed interiminquiet fi id permittatur aperitur feneftra malis, qui hoc prætextu uescentur, cum non sit idos nea causa, his Erasmi resposum oppono. Hoc periculum li spectaret ad homicidium, aut aliquod graue malum, audire:nunc tolerabilius arbitror, ut sexcenti uescantur carnibus citra necessitatem, quam ut unus hac superstitione periclitetur de uita. Proinde mihi non displicet mos apud Italos, iuxta quem etiam in Quadragesima publice in macellis uenduntur carnes uituloru, hædorum & agnorum, sed à paucioribus ne quid desitægro. tis, aut iis qui ægrè carent elu carnium, nec quisquam nos at ementem aut uescentem, etiam si nihil morbi præ se ferat. Sunt enim caufæ quas ex uultu non possis depre-

hendere & Christiana charitatis est, in meliorem inter gnat pretari partem, quicquid rectè fieri potest. Ostendimus atrib hactenus maculas & labes, qbus hac falubris costitutio, bus d uel à luxuriosis uel à superstitiosis hominibus, aspergis cons tur & cotaminatur, à quibus si ex sententia ecclesiastico- amn rum feriptorum recta doctrina uindicetur, nihil habebit um hæcconstitutio incomodi, neq; Christianæ libertati, nec pere t paulinis illis dictis, ullo modo aduerfabitur. Quare & defia Philippus iple in apologia, hæc quide Pauli testimonia judir profert, sed aduersus necessitate tantum humanaru tras ditionum:adiustificationem & remissionem peccatorii: qua opinione detracta, publica utilitatis & tranquillitacis causa servari debeant. Nemo uerò his iciuniis & cibo. rum abstinentiis, ab ecclesia præscriptis, ad iustitiam & remissionem peccatoru plus tribuit, quam à diuinis literis iis operibus pietatis causa susceptis, tribuitur, neme pe si cum uera poenitentia, ex fide fiant, opera essebona & grata Deo, que carnem domando & uirtutes excitando, iustitiam bonæ uitæ augent;& ad Dei iram placandam, & peccati pænam temperandam, uel euadendam ualent, ut ex triduano Niniuitarum iciunio, à rege indicto perspicuum est. Non nescimus autem esse nonnullos, qui nulla uiua fideadhibita, nulla habita pœnitentiz ratione, nullo uita in melius commutanda pros posito in ipsa inedia & ciborum certorum detractione meriti sibi aliquid & iustitiz arrogant, qui certe abusus, non ecclesiz constitioni, cuius sententiz prorsus repugnat

pero oble bufli defo

fiaft inco ucra **lupe** tuna

qui à plica retin celsi

mur rum mitt

aggr liber

## DE OFFICIO PII VIRI.

gnat, sed hominum peruersæ & superstitiosæ opinioni nus atribui debet: quauis præcipua culpa penes eos lit, qui io, bus docendi populi munus incumbit, & usq; adeo in his gis constitutionibus proponendis, sanam ecclesia sententis am non exponunt, ut etiam superstitioni populi some. bit um præbeant. His uitiis dum quidam ex aduerso occur, ere uolunt, abiecta omni charitate & reuerentia, qua ecdesix Christi obstringuntur, publicam ecclesix consue, udinem temerè violat, cum iis, diebus qbus antiquitus, per ocs ecclesias ieiunium ciboruq; parsimonia religiose ū: observari solet, conviuiis & carniū epulis, passim à quibusliber indulgetur. Atq si Deo placet huic licentiz & deformitati, libertatis Christiane & reformationis eccles siastica nome obtenditur, cu uera libertas & reformatio in eo colistat, si proposita & explicata ex mete ecclesia uera abstinendi & iciunadi ratione, opera detur, ne inani superstitione conscientia implicent, uel nimia & importuna licentia, ecclesiæ perturbentur. Sunt aut nonnulli, qui à delectu ciboru & similibus costitutionib' rectè explicatis, non prorfus abhorreat, sed eas in ecclesia utiliter retineri, uel restitui posse fatent, modò absit præcepti nes cessitas. Ita em Lutherus, libenter inquit una cu iis, ute- in Epift. ad mur iisdem cibis, seruabimus item ferias & iciunia ipso adat. rum, modò nosista omnia uoluntate libera seruare permittant, & istas minaces uoces omittant, mandamus, aggrauamus, excommunicamus, &c. Et Bucerus in des liberatione Lyplica. Si rurlum inquit de huiulmodi te, poris

mus

poli

cun

tant

con

yoc

mit

The

hæ

mu

gan

que

trai

gre

mo

nab

inq

uar

tale

mo

àG

tibi

gre

bia

At

ro

tio

poribus conuenire possir, coq; modo uoluntarium ieiunium, per Christianam exhortationem, sine praces pto restitui, ad hoc libenter omnes, operam nostram conferremus, siue sit Quadragesima, siue quatuor tempora, alia ue iciunia, quomodocuo; ecclefie illud fint ore dinatura, Ibidem; Bonum inquit esset si magistratus, cum ueris animarum curatoribus, talem abstinentiam in cibis & aliis rebus ordinarent, qua uera emendationi feruiret, & neque fidem, neque publicam pacem, & charitatem impediret uel turbaret: in co omnes Christiani libenter obtemperarent, Certum est & Erasmo, & optimis quibusq; uiris, huc nimium præcepti rigorem, quem aliqui proponunt displicuisse, ac displicere, & temperas mentum hicaliquod desiderare. Ita enim scribit ad Io. annem quendă Episcopum; Nullus est inquit uerc pius, quin si remattente consideret, mallet in his rebus obligationem, uersam in exhortationem; ut nunc quidem funt tempora, minus esset laqueorū, & plus esset ex ani. mo ieiunantium, maxime si in uita sacerdotum, reluces ret Exemplum abstinentiæ temperantiæq; Christianz. At si huiusmodi præceptorum positiuorum ut uocant,, seu statutorum ecclesiasticorum, uera interpretatio & explicatio confideretur, haud multum à confilio feu exhortatione differre comperientur, nisi quod forma que dam præcepti, ad licentiam quorundam hominum coërcendam, tanquam septum quoddam & repagulum, carnis lasciuix oppositum sit. Certe ut supra ostendi mus

Lib. 11.

mus maximum discrimeninter diuina præcepta, & hæc positiuaipsi quoque scholastici scriptores constituunt, cum diserte tradunt, illa omnes obligare: hæc uerò eos tantummodo, quibus corum observatio ad pietatem conducit: nec in eorum transgressione, ubi causa quam uocant rationabilisadest, peccatumullum mortale com mitti. Non prorsus iniqua uidentur, qua inter cateraà Thoma, cuius suprà quoque testimonia adduximus in hac uerba scribuntur: Pracepta qua per modum com- secunda femunis statuti proponuntur, non codem modo obli-cuda quagant omnes, sed secundum quod requiruntur ad finemart. quem legislator intendit; cuius auctoritatem si aliquis transgrediendo statutu contemnat, uel hoc modo trans grediatur, quod impediatur finis quem intendit, peccat mortaliter talis transgressor: si autem ex aliqua rationabilicausa quis statutum non seruet, præcipuè in casu, in quo etiam si legislator adesset, non decerneret esse seruandum, talis transgressio non constituit peccatu mor, tale. Et si quorundam sententia rigidior hie uidetur, ne. mo credo prohibebit, mitiorem sententiam sequi, quæ à Gersone, & à multis optimisq; uiris Gersonem imitan. tibus explicatur, qui in huiusmodi præceptorum transe gressione, in solo scandalo & contemptu, que haud du bia diuinæ legi repugnant, peccatum mortale collocat. Atque hacratione, non inepte, ab Alfonso Veruesio uis ro Hispano discrimen ueteris & noui testamenti tradis tionum exponitur. Veteris inquit legis traditiones, obs

sitzerant przceptis & interminationibus: nostrz uero traditiones, nihil capitalis periculi adferunt transgres foribus; modò absit animus impius aut contemnens. Huic consentanea scribit Joachimus Perionius Ciceros nianus Sorbonæ doctor, ex Sorbonæ opinor suz senten. tia. Multa inquit sunt in Ecclesia Caremonia, qua sub confilium cadunt, quæ autem sub præceptum cadunt, ne earum quidem uiolatores omnes nostri peccati reos el se uolunt, nisi fortè contemnant. Quid quòd Caietanus diferte scribit in eundem Thomam, ex ui uerborum, nul libi ieiunium ecclesiasticum inueniri praceptu, loquen do de præcepto stricte. Quod si de iciunio ucrum est, multò magis de delectu ciborum id ueru erit, qui deles Aus iciunio seruit Hac paulò latius à me dicta sunt, ut doli suspicionem, qua falso grauatur, à libelli auctore repellam:immeritoq; illi impingi, quod susq; deq; ferat, si conscientia humanis decretis seruiliter opprimantur, ostendam: urq; lex illa siue costitutio ecclesiastica de cis borum delectu, à calumnia illa, qua ut noxia & pernicio, sa traducitur, uindicetur; nec à uero reformationis studio, quod illi insultando obiicitur, hic auctor alienus esse demonstretur. In clausula huius disputationis de Caremoniis & traditionibus admonetauctor, ritus per se uitiofos, publice per eos qui prasunt ecclesia tolledos, pris uatimuerò ab agnoscentibus uitium cauendos; hic nihil aliud à castigatore reprehenditur, qua quod malignè extenuetur, quod summa detestationem meretur. At non

fuit ext ftia gra Lul in C Cc c nor mit tuu ftiti nox dera tus, dun caul nisi cft. imp iicie ling

pur

tatis

fuit

fuit ea mens auctoris, ut aliquam superstitione noxiam, extenuado tucatur, sed ut in ea tollenda & euitada Chris stiana prudentia & moderatio adhibeatur, qua nulla cu grauiore perturbatioe & offensione ecclesia coiun sta sit. ludicet uerò lector, an non potiori iure notandi sint, qui in Czremoniis & observationibus ecclesiasticis, ea odiole et atrociter exaggerat et exasperant que pioru et bos norum uirorum iudicio, lenițione et mitigationem admittunt. Cum aut continuò in libello duplex error in rituum diiudicatione notetur, coru qui nimio odio superstitionis, ritus qui citra superstitione servari possunt, pro noxiis et impiis temere damnant; et corum, qui inconfy. derato zelo uel caco amore, supersticiosos er impuros ritus, pro religiosis et sanctis desendunt: prius illud intere dum contingere fatetur, sed nihil illud ad præsentem causam facere, cum nemo exipsis abiiciendu contendat, nisiquod manisesta impietatis labe, turpiter corruptum est. Ar cum omnia propemodum in ecclesia, manifesta impieratis labe corrupta dicant, fit ut omnia quoque abiicienda, nihilq; ferè ex prisca ecclesiz consuctudine relinquendum esse contendant; cum alii non minore repurgandz ecclesiz studio przditi, aut no tantam impies tatis labem, in plerisq; agnoscant; aut si labes aliqua sit, eam tamen ita auelli et demi posse, ut tamen res

ipla et tanquam corpus cui adhæret non statim abiiciatur et extinguatur.

Hic finis eft.

M. Hzc

M. Hæchabui suauissimè Placidi, quæ hactenus pro defensione libelli huius dicenda esse putaui. Sed te credo iam audiendi tædio fatigatum, gaudere quoque quòd ad lectionis finem, tanquam ad portum peruentum sit. P. Minime uero, non enim ut uenter cibo quamuis delicato, ita auris auditione reru grataru facile satiatur: sed quid, hac ne in lucemedere, & publica facere statuistis M. Nihil etiamnum ea de re constitui. Sunt enim qui deterreant, quod putent nonnullos offendendos & irris tandos, quorum ut crabonum aculei minime fint contemnendi, P. Id ucrò nihil est quod te commoucat, Pris mum enim nihil tam moderate tamq; circumspecte scribi potest, quod in tanta iudiciorum uarietate & malignitate, non in aliquorum hominum offensionem & reprehensionem incurrat : ut hac ratione omnibus omnino à scribendo abstinendum sit. Deinde eam mis hi, & in aduersario refellendo modestiam, & in rerum quarum patrocinium suscepisti, defensione & explicatione, cam rationu firmitatem adhibuisse uideris, ut nul lamiustam reprehensionem hoc scriptum meritò extis mescat: iniusta uerò reprehensio, potius bonorum oms nium, reprehensori odium, quam infamiam aliquam & probruminnoxioscripto conciliabit. Quare non uideo quid ab edendo te prohibeat: uideo uerò quæ excitare & mouere te debeant: cum quantum ego quidem iudico hoc scripto uia quædam sternatur, & commonstretur ad ueram & solidam nonnullarum controuersiarum concis liatio

liatio hil u in fcr mihi intel lo in hanc quan riore rat ho uanti dain pellar ztern catric cius f quod crimi copha deo. ram ( iniust Eft en ferent loisti

luspic

parata

liationem constituendam: quo certe hoc tempore nis · hil utilius cogitari potest. M. Equidem Placidi eam in scribendo modestiam & orationis lenitatem secutus mihi uideor, ut tu ipse & quicunque hac audient facilè intelligant, non persona aut partis alicuius odio, sed so, lo innocentia tuenda & ueritatis uindicanda studio. hanc prouinciam à me susceptam suisse; nisi quòd aliquando nimia castigatoris improbitas inuitum ad du. riorem paulò responsionem compulerit. Quis enim ferat hominem religiosissimum & Catholicæ fidei obseruantissimum Arrianismi insimulari, patronü detestane dæ impietatis traduci, prophanum deniq; hominem appellari, qui aliud simulando, principium hoc fidei de aterna Christi deitate malitiose conuellat? sed hanc cicatricem refricare nolo. Dedi etiam operam, quoad eius fieri potuit, ut me intra causam continerem; ne'ue quod nonnulli solent, acquia digressus, in personarum criminationem diuerterem, quod sophisticum, imo sy, cophanticum esse puto. P. Nihil hic à te peccatum uideo. Acquum enim est ut qui sibi iniuste iustam & ueram sententiam calumniandi licentiam sumpsit, iustè iniustam calumniam depellendi, libertatem concedat. Est enim hoc iure natura sancitum, ut iniustam uim ins ferenti, iusta defensione resistatur. M. Ego certè nullo istius uiri odio teneor: sed potius insignes eius dotes suspicio: quin etiam ob eximiam eruditionem, & comparatam iam longo tempore rerum facrarum peritiam,

ea illum aliquando moderatione esse putabam, ut si cum zquis & religiosis uiris committeretur, spesq; aliqua les gitime conciliande & pacificande ecclelie ofterretur, de fummo illo rigore aliquid sit remissurus: & multa ues tustati, charitati & paci lit concessurus: Verum licet hæc spes inconsideratis hisce & intempestiuis scriptis, non parum sit debilitata, non diffidimus tamen, quin ubi forte impetus ille & æstus animi, quem falsa persuasio & uana imaginatio concitauit, resederit, alium se & mitiorem æquioremq; sit exhibiturus, Longè etiam falluntur, qui me & libelli auftorem, ecclesiæ reformationem & Euangelii curlum quoquo modo impedire, & non potius omnibus modis adiuuare & promouere uelle arbitrantur. Verum qui hanc reformans dæ ecclesiæ prouinciam sibi sumpserunt, non recta nos bis uia ingredi uidentur. Nam ratio quam sibi propos fuerunt, neque ad perpetuitatem in posterum continuandam satis solida, neque ad universitatem Chris stiani nominis colligendam, satis idonea uidetur. Cum compif enim in toto Christo ut pulchre disseritur à B. Augus stino duo spectanda sint, caput & corpus, sponsus & sponsa, Christus & ecclesia, quibus duobus duo uincula nos astringunt, fides & charitas: huius posterioris non satis accuratam ab iis habitam esse rationem existion mamus. Sed hæc res magna est, neque temere tractan da, & iam fatis diu congressi uidemur, alias fortalsis erit uolente Deo, conueniendi & latius disserendi locus. P.Ego

Equ letuc tio n tarda ftud noni [crip le uic lia & & цс non or,qu

uiris,

hend

Mac

to,qu

uidea

fauor

P. 1

nig

mil

tas

nisc

prin

ratio

dire

P. Ego uerò tibi pro isthac humanitate, qua me tam bes nigne ad studiorum tuorum communicationem admilisti, ingentes habeo gratias: atque hæc tua benignis ras fiduciam mihi addit, ut sapius te adire, ac de religionis causa tecum conferre non uerear. Velim autem imprimis ut quando otium erit, de optima quam putes ratione, instauranda & pacificanda ecclesia, ex te aus dire. Namuideo te hanc rem non leuiter cogitaffe. M. Equidem Placidi quantum per ingenii exilitatem & ua, letudinis tenuitatem licuit, nonnunquam de eo nego, tio me cogitasse profiteor, sed sæpe meum impetum retardatum, quòd nullum propemodum usum horum studiorum uiderim, neque etiamnum uideam. Nam nonnullos doctissimos uiros ea de re prudentissimè scripsisse, & rationes non incommodas commonstralse uideo, sed surdis fabulam cecinisse. Iraque non consis lia & rationes, sed homines desunt, qui rectis consiliis) & ueris rationibus obsequantur. Quod quamuis ita sit, non possum tamen, quo ecclesiastica pacis studio teneor, quin aliquando in ea meditatione uerser, & cum bonis uiris, in quibus aquitatis & moderationis uestigia depres hendo, de hac causa sermonem libenter conferam. P. Macte uirtute Modeste, neque tesinas ab hoc proposito, quoruuis hominu malignitate abduci; & si pauciores uideantur (uidelicet magna ex parte hominibus partiu fauore impeditis) qui id uestrum institutum probent,

169

ne dubites tamen, quin adhuc non exigua bonorum uis rorum multitudo reliqua sit, qui nimiam partium uehes mentiam exosi ad moderationem istam aspirent. Et si tale nihil sit, sufficiat uobis, quod coscientiam uestram, summo illi gubernatori Deo, qui pro suo arcano iudicio omnia moderatur, approbare potestis. Deum austem precor, ut & uobis ad hæc moderationis studia pers sequenda uires & facultates suppeditet: & multorum hos minum, ac inprimis utriusque ordinis principum uirorum animos, ad moderata & ueræecs clesiæ instaurationi, & pacificationia accommodata consistia secondo lia secondo l

FINIS.

Pag. 11.18.p 15.cum reditat qui le. c 11.17.c 11.14.c 11.14.c

le non pag.56 pag.117 li.15. ta lentent

## ERRATA QVAE OB EXEMa plaris Cacographiam obrepferunt.

Pag. 18. lin. 15. eum lege id Ibi. li. 18. rametfile. ramen fi pag. 19. li.18. postaffirmare. adde possum pag.22.li.25.le. habita pag. 23. li. g.cum le.tu pag. 26. li.I.ecclefia le.ecclefiæ Ibidem li.17. hæc hænditatele.hæreditatehæ pag.36. li.18. vanas le. varias Ibid. li. 22. quile.quæ pag.37.li.7.duobus le.duabus Ibid.li.13.dele in Ibid. 1.17. cupiant le: cupiunt pag. 38.11.16.8 17.1e. repurgarint pag. 40 li. 14. dele quia pag. 42. li. 22. verè le. vero pag. 43. li. 3. dele To pag. 47.li.8.hocle.hic pag. 56.li.8.le.duxisse pag. 57.li.12.le alioru pag.58.li.vlr. dele quæ pag.59.li.vlr.leg.testimonia pag.60.lin.3. e.plurium Ibid.li.22.le.vellet pag.70.li.8. quod le. quog Ibid. li.22. vero le viros pag. 71. in margine le. 95 pag. 76. li. 22. facille le. heile pag. 78. lin. 1. ac deo le. à deo pag. 79. li. 25. no aliquando dele non pag. 81. li. 20. rectius leg. tectius pag. 86. li. 17. le. renouatam pag. 56.li.18.poft intelligentiæ adde fuit pag. 107. in marg.le. Mariz pag.117.li.13.le.hymnis pag.141.li.19. ecclefia le, ecclefia pag. 150. li.15. tamen le. tum pag. 152. li.9. le. abutentium pag. 153. li.1. leg. ententiam.



### I O A N N I S Fabricij Montani Oratio.

QVA DOCETVR, CONCILIVM, Tridentinum sine scelere à Christianis hominibus frequentari non posse,

BASILEAE, PER 10annem Operinum.

CO CO

green green

# IOANNIS FABRICII

Qua docetur, Concilium Tridentinum sine scelere à Christianus frequentari non posse.



N TANTA ANIMORVM studiorum que contentione, mihi qui mentem à turbulentis consilis semper abduxi, tantisper quiescendum putaui, dum per ucritatem & consci-

entiam id impunè liceret; maximè quòd intelligerem, uiros ingenio & doctrina abundantes, communem caulam nostram tantis uiribus hactenus egisse, quantis adaduersarioru ferociam frangendam illis omnino satis esset. Sed hoc meum diuturnum silentium, petulans aduersariorum procacitas expugnauit tandem. Conuen tus illi Tridenti agitant: ad quos uniuersos nos, & singulos, qui Christi Euagelium predicamus, publicè in hoc Venetiss edito scripto satis superbè euocant. Quod mirum tamen non est: cum pro ea quam sibi usurpant authoritate, regibus quoca & monarchis imperiose insultent. Sed hanc suam causam tam callide, tam ueteratorie agunt, ut nisi conatibus eorum obuiam eatur,

periculum sit, ne simpliciores in fraudem secum adducant. Nuncergo ut boni uiri arma fua simul expediant, copias cp semel coniungant, tempus exposcere uidetur. In hoc exercitu si uel calonis mihi partes dentur, non inuitus tamen Sed quoniam ex insidijs petimur, eminus nobis pugnadum iudico: quod te Christiane lector ( quem nunc appello ) neutiquam ignorare uelim, ne quis me pugnam, quam modo deposcere uidebar, denuo detrectare calum nietur. Hostes nostri Tridentum insidns quasi locum cepere, Caudinis furculis (mea quidem fententia) non multum absimilem: quò cum Romanus miles, hostium fraude circumuentus, semel se præcipitasset, deinceps errorem suum pri stina uirtute correxit. Nostris Caudinæillæfurculæ, Conciliorum inquam latibula, non semel iam fraudi damnocp fuere: tempus est nos exper gefieri tandem, quascp semeliterumcp expertisu mus insidias, porrò consilio præcauere. Interim tamen & simpliciores edocendi sunt, cur, cu hostes iustæ pugnæ copiam nobis non faciant, minime committendum sit, ut in corum castra transeudo, cum statione simul & bonam causam descruisse uideamur. Has ego docendi partes si mihi quoch sumpsero, quis Euangeli doctorum me accusabit, quin simul neglecti præteri tics

CONCIL. TRID. ORATIO. tics offici fibi ipsi litem intendat? Quotquot enim sumus'ad hoc Concilium sigillatim euoca. mur:quid ergo mirum est, si quod singulis & uniuerlis ex æquo incumbit, mihi quo com cæ. teris ecclesiarum ministris comune existimem: ut scilicet Christiano orbi testatum faciam, Concili huius adeundi iustas & idoneas causas reperiri nullas: innumeras uero & graues in primis eius declinandi & fugiendi, commonstrari posfe? Nemo enimadeo uecors est, qui non intelligat, caufam iustam subesse nullam posse, cur quis in apertum discrimen se connciat, quod cu ueritatis dispendio, Dei contumelia & proximi detrimento sit coniunctum. In replana & confessa non est quod probando operose insistam. Norunt sancti Dei homines, Christianas actiones omnes ad unius Dei gloriam, ceu scopum quendam præcipuè referendas: à qua si exorbitent, ueritatem quo o laborare, animio salutem periclitari necesse esse. Sed an profectio nostra Tridentum suscepta (si quidem loca illa inuisere cogitaremus) hæc simul incommoda secum trahat, de co dubitare quis poterat. Mihi ergo presenti oratione probandum sumpsi:profectionem hanc, si quando à nobis susciperetur, (quod Deus. opt. max. clementer auertat) non modò periculosam, sed insuper etia in ueritatem

Dei, adeo's Deum ipsum, proximum conftrum contumeliosam, iniuriosamos fore. Et de periculi quide magnitudine dicere supersederem, siquidem id eius generis esfet, quod utilitatis aliquid & officij in le contineret: cum conftet, fanctos Dei martyres, mortem quo cipsam, quo. ties opus esset, uolentes oppetiisse. Nunc cum discrimen certum, certa cum impietate sit coniunctum, non perinde est. Depericulo ergo, quod satis est, paucis expediam. Hicuero mihi se omnium primo Concili sedes & locus affert, cui ut libera aliqua Germaniæ ciuitas præ, Ritueretur, à Christianis principibus diu, sed fru stra, laboratum est. Quod si autem illi extra Italiæ fines hactenus elici nequiuerunt, ad illa præ. sertim loca quæ Imperatoris, omniumen adeò Germanorum principum authoritate & fide elsent communita: quis quaso nobis author erit, ad illos transeundi, quorum perfidiæ & crudelitatis in nostros tot passim luctuosa extant exem pla? Principum fortassis (dicat aliquis) aut Im peratoris authoritas, istos homines in officio co tinebit. Errat, qui id credit. nam neutiquam uerisimile est, eos in regum principumes gratiam quicquam facturos, quibus reges & principes hactenus ludibrio fucrunt. Quiducro tuti, quid fidi apud illos esse potest, quibus persua-

fu fi ar na

que di di

til re fu A

po fta

fin to tis ti

q

fum est, nos impunè posse è medio tolli? quibus si uel inuitis ab aperta ui sit temperadum, ad eas artes se conuertere procliue est, quarum Romana curia iam diu se magistram prositetur.

Sed ut locum missum faciamus, adopeos ueniamus quorum fides hac in re interponitur, quice nobis publica satisfactione legitime cauil fe uideri uolunt: Deum immortalem, quibus fe' quamer uentosis titulis in uulgus ambitiose uen ditant? Pauci aliquot episcopi, & in his ipsis nonnulli personati & scenici, Romani certe pon tificis creaturæ omnes, quice à nobis & desertæ religionis, & oppressa ueritatis crimine arcelfunturipsi, Oecumenicosse, se Sacrosanctos & Apostolicos appellare audent: denico nihil earum rerum sibi non sumere, quarum ne micam quidem in ipsis residere certum est. Atqui quis porrò illis aliquam fidem adhibebit, qui in ipfo statim fecuritatis quam pollicentur limine, tam foede & turpiter impingunt? None tibi perinde facere uidentur, ac si quædam colluuies perditifsimorum nequissimorum phominum, Impera torem ipsum, omnesce Imperij ordines ad comi tia euocaret, cum amplissima securitatis testifica. tione, diemos ad dicendam causam illi dicerent, qui & capitis & fortunarum accusarentur ipsi? Sinunc paucis aliquot, quibus corrupte religio.

FABRICII CONTRA TOAN. nis crimen impingitur, Oecumenici concili titulus non recte couenit: Oecumenici quocon cili nomine illis legitime cauere, fas & integrum non est. Non ergo de forma securitatis amplius, sed de iure quæritur. Quodsi ueterator aliquis priuilegia coferret, in optima quatumuis forma: tamé quod eius largiendi potestatem nulla habe Questio iuris ret, forma quoch cum iure periclitaretur. Non o facti. ergo gd quisc polliceat, sed quam recte, quoch iure polliceatur, etiam atcp etiam cosiderandum uenit. Scio ego, quod omnia sua ad Romanum pontifice ceu caput referant : qui nempe sit unus omnium instar, iuxta uulgatum dictum, VBI PAPA, IBI VNIVERSALIS Synodus: sed quam falso, quam nequiter Romanus pontifex hæcomnia sibi usurpet, notius est quam ut probatione egeat. Mihi certè, quo maiore Pontificem Conciliace sua authoritate instruunt, eo minus spei & expectationis de data fide relin. quunt. Siquidem enim Romano pontifici quod libet licet, ipsecs unus (pro ea qua est potestate

præditus, qui ei amplissima attribuitur) Reges

& Imperatores à iuramentis, pactis & conuentis

liberare & absoluere potest: quid uetat, quo mi-

nus & hoc suo iure in propria causa fruatur, si

deich quam promisit norma pro sua quoch libi-

dine moderetur? Et certe Romanos pontifices

qu la, rit Q xir ult ru co no A fir du pi pre dir pa ris nee fur tuc Ga ien Ita ut

nec

qu

iuramen-

iui

iurametis & bullis suis hactenus impune lusisse, quis est qui ignoret? Adde quod isthæc clausula, quæ de poena in uiolatores constituit, obscuritatis & ambiguitatis in se continet plurimum. Quid si, quo sunt erga nostros animo, tunc maxime se læsos quiritentur, iniuriam cum secerint ultro. Quis uerò tunc intercedet ? quis nostrorum caulam suscipiet: quis susceptam defendet, eo in loco qui & præsidio & milite Pontificio nostris infestus est: Progenerali concilio, pro Apostolicis uiris scle gerunt: si quis uerò eos falsi redarguat, in ipsius uiolationis crimen proculdubio incurret. Ecclesiæ titulum ad se unos rapiunt:atqui si quis cos professos Ecclesia hostes probandum sumeret, si uitæ morumes turpitudinem illis probro uerteret, læsæ securitatis culpam in se deriuaret. Sunt alia huius gene. ris innumera, quæ sine scelere à nostris taceri nequeunt:abillis uerò sine furore audiri no posfunt. Quanta enim horum patrum sit mansue. tudo, quanta erga nostros clementia, testatur Gallia, testatur Anglia, testatur hæc dira Vasse. iensis cædes, in nostros non ita pridem exercita. Ita nimiru fancti patres salutem nostram sitiunt, ut sanguinem quoque simul absorbeant. nechoc dissimulandum est, eam sidei formam, que nouissime Brixie, licentia inquisitoris nescio cuius.

cuius, exit: ab ea ipsa que Venetijs edita est, non paru discrepare In Brixiana enim appendix que dam adiecta cst, qua appellatur, EXTENSIO AD ALIAS NATIONES: quæ totum idretractat, quod paulo antè in commune crat omnibus concessum. Et quod magis est, in ca ipsa Ap. pendice cæteris quocanationibus omnibus, cadem forma, isidem deniquerbis, quibus Germa nis, cauetur: & tamen additur, eam formam non nisiad eos pertinere, qui resipiscere, & ad Ecclesix gremium, quod omnibus apertum esse debeat, redire uolucrint. Quis uero fraudes istas no intelligit ? nisi cui ne mica quidem cerebri est amplius reliqua. Forma cadem, qua Germa nie populis cauetur, ad omnes reliquas nationes indifferenter, & ex æquo pertinet: reliquis autem nationibus, non nisi ad Ecclesiam Roma nam redire uoletibus, fides datur, Ergo nec Germaniæ populis, nisi quatenus cum Romana ccclesia se coniungant. Fides enim publica, cum forma qua continetur, etiam terminatur.

Sed de periculo, quantum satis est, nec enim hæc causa longiorem disceptationem desiderat: cum non tanta discriminis, quanta ueritatis & gloriæ diuinæ, ratio sit habenda. Superest ut deinceps doceam, cum certo discrimine, certam quoque ueritatis abiurationem coniunctam so-

re. Id.

re. Iduerò ne cui sit obscurum, cogitet uclim, omnes Christianas actiones ad suos tines ellere. ferendas. Concilis autem cum finem esse propoliti, ut doctrine morumipuitia emendentur, pax denico & concordía (falua pietatis regula) in Ecclesia restituatur, Hac ita cum sint, Christianus homo nullis coetibus se temere adiunger, quos circa res cum fine hoc pagnantes occupari animaduertet. Quod si nunc demonstrauero, Tridentinos patres, non illustranda, sed obscurandæ ucritatis gratia, non reformandæ, sed deformandæ Ecclesig causa conucnisse: simul etiam probaui, Christianos sine scelere se illis coiunge renonposse. Hictumihi omnium primo considera, quis ille sit, qui cœtus hosce & conuentus indixit. Romanus utica Pontifex: qui nihil studi, nihil diligentiæ in hoc toto negocio prætermilit: nullis denic sumptibus, nullis laboribus pepercit. Adquid hacomnia Pontifex : Eò ni. mirum, ut se suames potentiam subuertat, aut imminuat? Qui sibi hoc persuaderi patitur, næ ille mihi cum ratione infanire uidetur. Verifin. le enim non est, in sui ipsius interitum Potificem Romanum scientem uolentem que incumbere. Quid ergo sibi uult hac tanta Conciliorum molitio? Hocutics, utruentem fluctuantemes Papatum, qui iampridem mole fua laborare cœpit, **fuffulciat** 

Germanis etenim domitis, nihil abfore credunt, Quin omnem simul Europam sua sub juga mittant, Et mare quod suprà, tencant, quodé, alluit infrà.

Aut certè si illum spes, si uires ad id persiciendum destituant: Christianos tamen, & præcipuè Germanos, infestis animis inter se committat, ipsecque eius tragædiæ spectator sedeat. Hæc expeditissima ratio uidetur, Lutheranici suroris (sicilli loquuntur) ab Italia auertendi. Succurrit illud Vergilianum:

Concilium uocat, & stabuli de culmine summo Pastorale canit signum, cornug recuruo Tartaream intendit uocem, qua protinus omnes Christicola exciti concurrunt undiq telis. Promissi mox ipse potens, ubi sanguine bellum Imbuit, & prima commisit funera pugna, Concily patres affabitur ore superbo:
En perfecta mihi bello discordia tristi,
Dic in amiciciam coeant, & sædera iungant.
Teutonicam aspersi Germano sanguine terram:
Hoc etiam his addam, nota est mihi uestra uoluntas:
Finitimas in bella seram rumoribus urbes,

Accen-

gè

ne

ec

fte

po

ru

xi

til

lij

m

fu

ni

Accendamá animos insani Martis amore,

Vndig, ut auxilio ueniant, spargam arma per agros.

Hæcego nunquam dicerem, nisi & comperta & satis abunde testata forent. Nec est quod longè petatur testimonia, ubi res loquitur ipsa. Sed necipse Romanus pontifex dissimulat, se hocunumagere, ut omnes ad societatem Romanæ ecclesia aliquando reducat: iniq eo, ut sibi prasto sint, principes quoce & monarchas sedulo cohortatur. Quod si quis autem de Pontificis uoluntate adhuc dubitat, is ca legat que su perioribus mensibus, Reipublicæ trium fœderum, per legatos suos proposuit: & me uera dixisse, liquido deprehendet. Adde quod Pontifex iple Concilio se minime subjicit: sed Concilij patres subiectos, & arctissimo præterea iura. mento deuinctos habet. Cuius hic exemplar subificere libuit, ut omnib. rectius constaret, Ro manistas non de Ecclesia reformanda, sed tyrannide sua stabilienda, sedulò cogitare.

#### FORMVLA IVRAMENTI.

Ego electus episcopus, ab hac hora in antea fidelis ero, & obediens beato Petro, sanctæq; Romanæ Apostolicæ ecclesiæ, & domino nostro Papæ, suisq; successoribus canonicè intrantibus. Non ero in con-

o 3 filio

silio aut consensu uel facto, ut uitam perdant, aut membrum, seu capiantur, aut in eos uiolenter manus quomodolibet ingerantur, quouis quæsito colore. Consilium uerò quod mihi credituri sunt, per se, aut nuncios, aut literas, ad corum damnum me sciente nemini pandam. Papatum Romanű & regalia S. Petri, adiutor eis ero ad retinendum & defendendum, contra omnem hominem. Legatum Apo stolicæ sedis in eundo & redeundo honorificè tractabo, & in suis necessitatibus adiuuabo. Iura, honores, priuilegia & autho ritatem Romanæ ecclesiæ, Domini no-Itri Papæ, & successorum prædictorum cosferuare, defendere, augere & promoue re curabo. Nec ero in Cocilio, in facto, seu in tractatu, in quibus contra Dominum nostrum uel Romanam Ecclesiam aliqua sinistra siue prædiudicialia personarum, iuris, honoris, status & potestatis corum machinentur. Et si talia à quibusdam tra-Etari cognouero, uel procurari, impediam hoc

he much find

o d. &

fu

le m q fc

Pet al

d li n

r

hoc proposses quantocius possum com mode significabo eidem Domino nostro, uel alteri per quem adipsius noticia possiti peruenire. Regulas sanctoru Patrum, decreta, ordinationes, sententias, dispositiones, reservationes, provisiones, & mandata Apostolica totis viribus observabo, & facia ab alijs observari. Hæreticos schifmaticos, & rebelles Domino nostro, vel successoribus prædictis, pro posse persequar, & impugnabo. Vocatus ad Synodum, veniam. Hucusquiramenti formula.

NVNC, cum Romanus Pontifex Concilioru leges omnes ad se unus reuocet, cum pad illius nutu Cocilij patres se totos componant, quippe qui diuini & humani iuris arbitria in pectoris serinio circuserat: (hæc enim, aliacus æquè dira & portentosa, in commentis ipsorum leguntur) recte queri poterat, quid senico illo Conciliorum apparatu porrò opus sit e nisi & res loqueretur ipsa, & doceret experientia, Concilia esse quandam quasi formulam declarationis Pontificie uo sutatis, adeocre compendiosam contra Lutheranos procedendi methodum. Sicenim in ipsorum libris legitur: Concilia non conuenire necesse esse esse qui da quibu quibu

quibus hæretici disputare contendunti quis au tem nelcit, nos hereleos ab illis insimulari. (defimatur: sed Concilia camen couenire necesse esse, ut qui hæretici sint, dedarentur & condemnen-Hoc & tacentibus ipsis, ex Conciliorum tamen actis, nobis constare poterat. Præterquam enim quod hactenus causam nostram, iniquis sententijs, contumeliose grauarunt: capita quoque fortunasco nostras alienæ crudelitati ceu prædam obiecerunt. Hances suam immanitatem ad exequationis ius referunt, quo ipsi precipuo quasi ariete ad nos concutiendos labefa-

Etandosco hactenus uli funt.

Solenne autem est illis hominibus, Concilia sua, ab executione statim, prapostere inchoare: itaut belli rationes prius iniffe, quam de pace cogitaile, deprehendantur. Et superioribus quidem annis, post tot tamés magnificas ad nostros pollicitationes, pendente dum Concilio, in Germanos Theologos sæuiri coptum est: surorem'es suum proculdubio longius extendissent, nisi Germanie motus Cocilio pariter coruct conatibus fine statuisset. Interea uerd, cum in co. fesso sit, doctrinæ morumce uitijs ecclesiam Ro. mana foede & turpiter deformatam: hacog que rimonia iam indeà maiorum memoria, ad nos usco dimanarit, nobisco quasi sit hareditaria: ta

men

me nin rijs que ref me Et tis dic hæ cui uil ita eff 1eb Q na m

> ni ho

cu

fit

in te tie

men in tanta rerum omnium corruptela, ne minima quidem reformationis species ab aduersaris impetrari, aut extorqueri adhuc potuit. Eos quoca qui rogationem hancad patres aliquado referre sunt ausi, indignissime acceptos, contu meliosecs repulsos, multis documentis constat. Et de uita quidem clericorum non est quod mul tis disputem: dubitarim enim ego an honestè ea dicere possim, quæ tupiter ipsi faciunt . & tamen hæcita cum sint, incp omnium oculos passim incurrant, de Spiritu tamen sancto no aliter quam uili quopiam mancipio gloriantur: quem scilicet ita sibi obnoxium fecerunt, ut etiam si uelit, deesse tamen illis minime possit, cuius nempe indelebilem characterem in corpore circungestent. Quam uerò à Prophetica & Apostolica doctrinalongissime recesserint, nemo cst qui ignoret: modo in Propheticis & Apostolicis scriptis, cum dexteritate aliqua uel mediocriter uerfatus sit. Cœlum, terra, infernus, illis hominibus omnia uenalia sunt: ut rectè in ecclessam Romanam hoc Poetæ competat:

Prostat, es in quastu pro meretrice sedet.

Interea tamen in doctrinam suam, sine scelere, inquiri sas esse negant: ideocp continuationis saltem, non integræ actionis, in concilij promulgatione meminere. Quodilli ita interpretantur, quod

ni

al

fu fu

m

CC

m

fu

p

u

m

m

u

m

n

quòd priora pro iudicatis, ratis & conclusis ha beantur, ita ut de integro in quæstionem uocari nec possint, nec debeant. Atqui ea eius generis plera es sunt, quibus Christiana sides ex sundamentis euertitur. Forma quoes quam relique tractationi præsiniunt, non obscure arguit, quid artisices illi rerum machinentur, quæ talis est:

Et signanter, quòd causæ controuersæ secundum sacram Seripturam, & Apostolorum traditiones, probata Concilia, & catholicæ Ecclesiæ consensum, & sanctorum patrum authoritates in prædicto co-

cilio Tridentino tractentur.

Hocipfi occulto ueluti cuniculo ad subruendam pietatis doctrinam tecte procedunt. A' Scripturis enim ad traditiones, à certo utic; ad incertius, ressere nos conantur. Sed id tamen callide, & dissimulanter admodum. In uulgus enim spargunt: esse disputationem omnem, non de authoritate Scripturæ, sed de interpretationis modo: ideocp hanc Appendicem addendam suisse, ut constaret, gerwinum eius sensum non à priuata cuiusuis ratione, sed Ecclesiæ totius consensu petendum. Sie homines isti omnem pudorem semel exuerunt. Nos quidem consensum purioris Ecclesiæ cum Scriptura congruentem, mienimè

nime repudiamus, sed reuerenter amplectimur. Sed pracipua tamen nobis cum aduerlaris, qui Ecclesia nocabulo abutuntur, de certitudine & authoritate Scripturarum, lis est. Illi, ubi semel Sumpserunt Scripturam imperfectam, continuò subinferut incertam quoque: proptereach ei non modò traditionum supplemento, sed & Ecclesie determinatione firmamentocy opus esle. Nos contrà docemus, Scripturam sanctam, ipsisimum inquam Dei uerbum, literis comprehensum, perfecte abudece in se continere salutis Capita uniuersa:ideocp certam & unicam illam, infallibilem'cs examinandorum dogmarum regulam . Ita non obscure liquet, in quo cardine hac uertatur controuersia. Quæritur enim, an maior sit Scriptura perfectio, certitudo & authoritas: an uerò traditionum, quocunquille nomine appellandæ ueniant: quas illi tamen ferè ui ua Apostolorum uoce, Ecclesiæ consuctudine, Pontificum responsis, patrumes sententis terminare consueuere: quo iure, qua ue iniuria, nuc non est dicendi locus. Quod si autem hac, quam in manibus habemus, Prophetarum & Apostolorum uox est, in literas relata: si Ecclesia hac doctrina, quæ Dei uerbum est, colligitur, dignoscitur & conservatur: si Concilia pluries errarunt, & adhucerrare possunt: si mutuis se 2 / decretis

decretis inuicem cofodiunt: si pontifices aliquot iam seculis nihil recti secerunt, nec sortassis dein ceps facere possunt, quam diu pestilentem hanc sedem occupant: si denice melioris notæ Patres ad Scripturam nos relegant ipsi; quid amplius causæ esse potest, dicite per Deum immortalem, cur à Scriptura ad traditiones, à certo ad incer-

tius nos abduci patiamur?

Hacita cum sint, non pudet prophanos istos homines adhuc dicere, non de authoritate & certitudine Scripturaru, sed de interpretatione tantum nobis certamen esse. Hocipsum sinobis dederint, de maximo propugnaculo se deiectos simul fateantur necesse est. Siquidem in Scripturæ authoritate solide conquielcendum: facessant cætera diuerticula, in quibus illi disputationis sue proram puppimes collocant. Atqui Scriptura opus habet interpretatione Fateor. Multum uerò refert, quem quiscp sensum affingat: multum omnino. Sed cum Scriptura sibi ipsi interpres sit, eam quoch interpretationis regulam adhibebimus, quam ipsa prior nobis dictauit: nechad eam aliunde afferemus quicquam, pre. terquam fidem & charitatem, cum sobria synce race dexteritate coniunctam. Sed longius me prouexit oratio, quam uel ipse uolebam. Alte. rius & loci & temporis hac est tractatio. Hoc

unum

unt

nes

run

qui

cur

relu

fim

fix

nen

fiat

fto

aut

ucr

uer

ma

ufq

pra

dit

ter

ob

mil

err

Co

no

fit;

unum dico, si Scripturæ tanta apud istos homines est authoritas, quantam tamen esse præse ferunt: cur eam nobis regulam non unice relinquunt? cur tot impedimentis eam restringunt? cur, quod semel dederunt, tergiuersando callidè resumunt? cur denicos se tot in formas speciesco simul convertunt? Quod si omnem controucr. siæ molem, ad unius Scripturæ interpretatio. nem traducere laborant: agite ergo dentur æqui iudices, in arenam semel descendatur: & planum fiat, utra pars eas interpretadileges, quas à Chri sto & Apostolis cius accepimus, aut cosectetur, aut aspernetur. Sed cum tale nihil dum ab aduerlarijs impetrari potuerit, manifestum est, cos uerborum præstigns ludere: aliudes in secessu machinari quam fronte promittere. Sed non usque adeò nouum aut insolens est, ucritatis prætextu ueritati uim facere. Hoc inde accidit:quo'd satam, qui se in lucis angelum frequenter induit, nequitiæ suæspeciosos quoce titulos obtendere consueuit.

Quòd si cœtus omnes qui Conciliorum nomine censentur, nunquam errassent, nec hodie errare possent, meritò summum sudicium penes Concilia resideret: nunc cum uenerabile Concilis nomen in satanæ quoca synagogam cadere possit, non item. Sed quòd exemplorum in omni re, tè ab ordinaria hac Potificu successione, cui indiuiduè cohæret, nuquam recte diremeris, nisi for-

tassis eam penitus euertere cogites.

Sed hic parumper sistendum est, Concilij'que consessus penitius introspiciendus. Sanctiisti patres, propterea quod auaricia & ambitione essent corrupti, nihil minus erant, quam quod apparebant. Veritatis & religionis antistites habebantur: ueritatis tamen & religionis professi erant hostes. Capitaliter ergo persequendos ducebant, quotquot sibi aduersarentur. Christus igitur, qui simulatam, quam pre se fere. bant, pietatem suis concionibus ad plebem exagitabat, horum furores & odia in se concitauit. Quid ergo mirum est, si quos causæ suæ iudices habuit, hostes quocs, & quidem crudelissimos, experitur? Et si autem Christum iam antemor. ti adiudicarant, tamen quod ciuili quoce magistratuillis ad hanc rem opus esset, iuris formam adhibent, in speciem legitimam: lege autem Dei abututur contra legem, iusticiamce oppugnant sub specie iuris. Libertas ucrò ab hoc Conci. lio procul abest: Christus enim causam ex uincu. lis dicit. Etsi autem eum ad dicendum cohor. tantur, tame eius uerba captiose inuertunt: cugs ex sententia ipsorum non loquitur, conuicijs insuper & pugnis incessunt. Hæc summa est.

Nunc.

tr

di

H

in

m

ne

ca

te

qu

iu

pa

CI

qu

di

in

iff

cc

ni

la

pu

ui

de

qu

m

Nunc quibus præceptoribus nostri quoque patres profecerint, æquis rerum æstimatoribus iudicandum relinquo. Quo iudicij genere Ioannes Hussus, Hieronymus Pragensis, alijip boni uiri innumeri, aliquot iam seculis circumuenti sint: multorum testimonijs, nostrorum quoq sangui

ne comprobatum est.

Hanc partem ut semel missam faciamus, ados eam accedamus quæ propriè ad nos pertinet, tempestiuum uidetur. Vt enim Pontificios, quod sint incurabiles, suis moribus permittendos censeo: ita nobis econtrà sedulò uigilandum iudico, ne quam labem aut maculam aliena culpa contractam, nobis aspergamus. Quoniam ergo, quidaduerlarij spectent, satis abunde liquet : quid nostri quogs propositi sit, deinceps dispiciendum uenit, ne plus curæ & diligentiæ in aliena censura, quam propria disciplina posuisse uideamur. Temere suscipitur, quod nullo consilio deponitur Periculose subitur, quod no nisi ignominiose deseritur. Si cerdoni, si fossori, laboris sui ratio constat: quid nobis faciendum putamus, quibus religionis cura incumbit, qua una & diuina & hum dentum petamus : d quo confilio " Con! mus, quace religion

IOAN. FABRICII CONTRA mune tractemus: nihil hac nostra prosectione gloriosius, nihil fructuosius cogitari potest. Sic Sed heus bone uir, nunquam ne tibi in me tem uenit, cogitare, nos, ut maxime uelimus, in deliberationis tamen partem nullam penitus admitti:nec si admitteremur, eius tame Cocili parte esse posse, aut uelle, cuius authoritas à Romano Potifice, Christi & eius Ecclesie iurato hoste, unice depender: Intelligis, opinor, quata difficul tatu mole, in primo statim limine poccupemur. Sed deliberationi tamen locus nullus relinquitur, ubi necessitas dominatur; frustrace queri uidetur quid facere uelis, ubi quid facere possis nondum dispexeris. Sic quod aduersarij nullum nobis in consessu suo locureliquant, eius quocs disputationis cura nos simul exonerant. Certe quosipsi tantopere fastidiunt, ab is fastidiuntur & ipsi. Illi nos contemnunt, nos illos negligimus:à cosuetudine sua nos summouent, arcet, repellunt:nos illos declinamus, fugimus, auerfamur ultrò. Beatus ille prædicat, qui in cossilio im pioru no ambulauit, in uia peccatoru non stetit, & in cathedra irriforu non sedit, Cum Concilio panitatis (inquit Dauid) non sedi, & cum iniqua lis dicit. Eth autem eum i coetu malignantiu, tantur, tame eius uerba capi Hocaut Psalmo san ex sententia ipsorum non lo m exponit, secp pijs fuper & pugnis incessunt. Sed

pi

al

n

n

CC

fu

111

fe

gi

C

ri

p

.ta

q

n

d

n

q

b

u

9

Sed sape non sine laude, aquo quoca Marte pugnatum est: sunt cp quibus sua retinere, quam aliena inuadere, non minus gloriosum fuit . Sic nos partes nostras strenue defendendo, comminus cum aduersarijs manus conseremus. Atqui continuationis claufula ab ea facultate nos exclu dit, conatibusce nostris ceu uallum obncit. Sic superiorib.annis, illustrissimoru Germanie Prin cipulegati & Theologi, post multos amplasco pollicitationes, adde & diuturnam Caroli v. mo narchæ potenti simi intercessionem, multorum mensium interuallo uix ægrè tandem in eum cosellum admissi sunt, quem per contemptum con gregationem appellant: quasi tu tumultuarium cœtum dixeris, qui negocijs non usqueadeo se rijs destinatus perhibetur. Cogitare autem possumus, quantum Germani Theologi à dispu tationis arce abfuerint, quibus ne ad uestibulum quidem eius rei aditus patuerit. Sed pone, nos melioreloco fore, quod tamen neutiquam credibile est: in quas uero disputationis conditiones ibimus, aut ire possumus, saluis istis legibus quas aduersarij præscribunt? Aut quid certi no bis effe potest, unica cortigudinis regula à modio fublata? Sedute ut diuina & huma quos arbitros, que

qu

bu

uc

qu

fo

fu

He

H

CL

110

q

ip

n

r

n

28

los scilicet ipsos, quos inexpiabiles & implacabi. les hostes iampride experimur, quiq in perniciem nostram conceptis quoquerbis diserte coniurarunt. Quid tu uerò moderati, quid æqui ab istiusmodi iudicibus expectabis? Quid si Pontificij, qua sunt audacia, acta Concilij in codi cillos actutum referant ? quid fi fingant caufam legitime discussam? postor diligentem cognitionem, nos ter maximos hareticos declaratos, dignos in quos omni suppliciorum genere semel animaduertatur, statuant? Hoc crimen nos tam probe 'einceps nuquam diluemus, quin semper aliquam suspicionis nebulă in simpliciorum me tibus simus relicturi. Instabit fortassis nostro. rum aliquis, sices existimabit: cæteris omnibus negatis, proponendæ saltem doctrinæ nostræ facultatem nobis relinqui: hancaute propolitionem, Protestationis (ut appellant) aut etiam Confessionis formam continere. Ego uero non uideo quid tantopere referat, candem rem toties cotestando ingeminare, apud cos homines præfertim, qui nostris, quod eadem profitendo quid fuæ effet sententiæ, frequenter declararent, Protestantium nomen ex re indidere. Adde quod tantur, tamé eius uerba capi ud iniquos iudices ex sententia ipsorum non lo gimus: ad eos uerò super & pugnis incessunt. legimus. Domi-

nus etiam suos ab illis hominibus cauere iubet, qui cos in Concilia tradituri sint, & in concilia. bulis suis flagris cæsuri. Non ergojdicit, Ipsi uos ultro in corum conciliabula sponte ingeri te, eosepuobis causæcp uestræ iudices asciscite, quos & uobis & causæ uestræ scitis iniuriosos fore. Paulus apostolus, potius quam causam fuam ludeis, quos hostes comperisset, comittere uellet, ad Cefaris tribunal prouocandum duxit. Hoc exemplum sequuti Athanasius, Cyrillus, Nazianzenus, hæreticorum conuenticula studi osedeclinarunt. Post tot ergo tantasco difficultates, non uideo quid nobis Tridenti peragendurestet, præter hoc unu: ut scilicet hostibus nostris id deferamus ultro, quod ut semel extor queremus, hoc graue & diuturnum bellum cum ipsis sustinemus. Quod si ius conuocandi synodos ad Pontifices nec divino nec humano iure pertinet:nece si aliquado ad eos pertinuisset, nunc in propria causa illis qui in iudicium uocatur, permittendum esset, ut simul iudicum perso nam & partium sustinerent. Nos certe qui non ad Concilium, sed Romanæ curiæ fecem euoca mur,nunquam comierce diuina & humana it nostra in manus ce si subditorum obei

superioris terminatur: ijdem uero qui nos, monarchas quoch & reges euocant: præsentia certe nostra, Pontificem quoq, quantum in nobis est, contra Christianos principes armaremus: reliquos præterea Christianos, qui sibi ab hoc congressu graues ob causas temperarunt, præ iudie cio hoc nostro, longe iniquissimo, multum grauaremus:nobis præterea infestos, Pontificijs ue rò magis inuisos redderemus. Hocipsum Germanos principes neutiquam fugit, qui in conuetu Neoburgensi putida Potificis postulata, fatis animose repulerunt: Mirari se dicere, quæ illius esset impudentia, qui illis quoca præscribere no uerecudaret, à quib. proculcate religionis accuse tur iple: quick in possessione ecclesiastică, iniustă uioletacs fecisset impressione, alis porrò illudere pergeret, quib. Romanæ fraudes & technæno. du essent cognitæ aut perspectæ: se qui de, quib. & nunc satis abunde paterent, operam daturos, ut no tam cognouisse, oppræcauisse uideretur.

Nechoc prætereundu uenit, mitratoru turbam, siquide nos in cosessum suu admitteret, Patrum, & quide sanctissimoru, aut salte reueredisfore. no enim cosenta-

bræfatione quequa se præfertim, quoru atis est. Quo uerò uultu

in tu E no ea

ul

ho lo bi

Qetin

ur ni bi m

Po fp

Q

g

uultu, qua coscietia eos reuereter appellabimus, in quos quicquid honoris & reuerentiæ cofertur, id omne Christo eius & Ecclesie detrahitur? Euici adhuc, ut arbitror, profectioni nostræido neas causas suffragari nullas: qua plurimas uero, easdemcp grauisimas, aduersari penitus: ideocp hoc Conciliu sine scelere à nostris frequetari nul lo modo posse. Necuero, si Romana Conciliabula damnamus & subterfugimus, omnes ideo Christianos couetus sugillamus, aut auersamur. Quin imo libere & ingenue fatemur, fi, qui do-Ctrina pietate & judicio cæteris præstat, ad legitimu Conciliu idonee euocaretur, eos hanc prouincia citra grauissima Dei indignatione, omnium'ch adeò ordinu iusta offensam à se repudiare nullo modo posse. Vtuero Concilioru finis si. birecte constet, res quoca ad fine destinatas non minus recte comparatas oportet. Quod fiergo Principes Christiani, ad quos heccura precipue spectat, ad seria Ecclesia reformationem animos adiecerint, operas suas simul coniungent: ita ut quod audit Conciliu, reipfa quoq sit Catholicu. Quod si, ut nuc sunt tepora, pis coru conatibus euetus no respoderit: provimir oute tre suic Stro. gnis & ditionibus, universos erga simu go, aut etia prouinc

### PLCONTRA TRID. CONCIL. ORATIO.

quos tame no ita in arctu restrinxerim, quin exteris quoca hominib.eos patere uelim modo es iusmodi essent, quorum presentia coctus & orna

ri & iuuari possent.

Curabut preterea, ut locus ipse ab omni terro re & metu liber sit, & alienus : accedant idoneæ cautiones, liberæsint uoces, libera denices suffragia; sed & itinera tuta, & insidijs omnium minime obnoxia, libertas aut hac omnis, aquitatis terminetur legibus: ita ut nemini plus liceat co pietatis regula permittat. Hoc ut rectius fiat, Conciliu sit Christianu oportet: quod ipsum tame longe latecp patet. Christianum enim esse ne. quit, gd actiones suas ad Christi & Apostoloru regulă facris literis coprehefam no exigit : quod Christianis moribus, Christianis denicapurio ris ecclesiæ exemplis no per omnia cogruit. Vt Christianu sit, res cotrouersæ no odiose, sed mo. destè, pro ut Christiana charitas dictat, ijs etiale. gib.disceptadæ ueniet, que ueritati explanande, non in voluenda, præstitutæ uideantur.

Sed quorsum prouehor: Docere uolui, graues ob causas, prosectione Tridetina nobis super se

t uelis collectis ubducam.

andis lunij.

